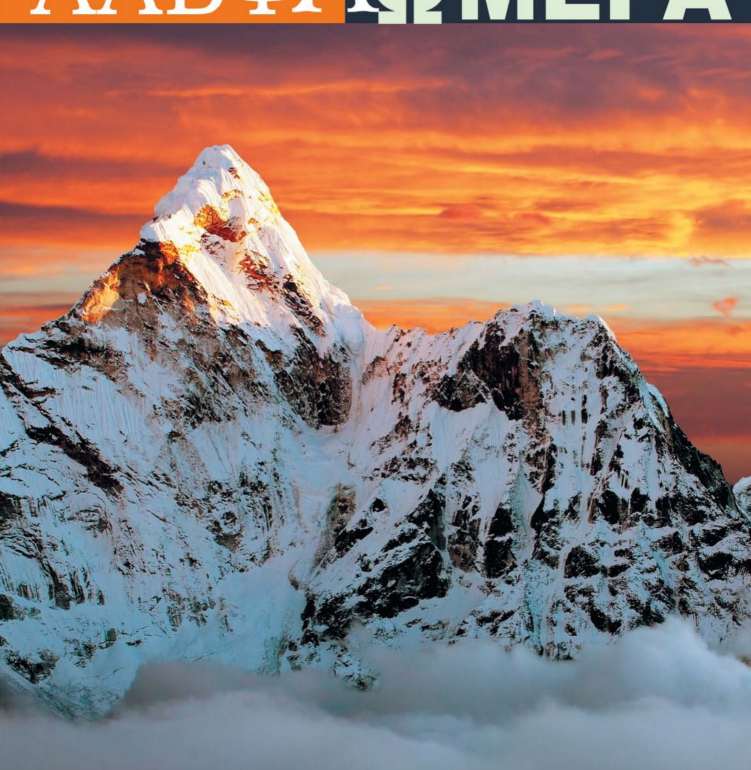
№ 38 (1/2013) www.adventist.ru Как стать великодушным руководителем

Как справиться с антагонистами в церкви

# ΑΛΙΦΑΩΜΕΓΑ



### Альфа

Журнал издаётся Пасторской ассоциацией Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви христиан адвентистов седьмого дня совместно с журналом «MINISTRY» (США)

Nº 38 (1/2013)

# COAEP MAHH

Как стать великодушным руководителем

Тина М. Стьюарт

Как справиться с антагонистами в церкви

Гаиус Анонаба Умахи

Я тот, кем сотворён быть 9

Орландо Джей Перез

Приносим извинения за технические неполадки...

Максим Крупский

Исцеляющие псалмы

Рэй У. Макаллистер

**Десять заповедей:** Закон, требующий повиновения, или обетования, требующие прославления?

Вара Прасад Дипати

Кто является автором Библии?

Ричмонд М. Дэвидсон

«Другой Утешитель»: 24 Святой Дух в Евангелии от Иоанна 14–17

Вильсон Парощи

Вкладывайте сердце: **27** молитва сердцем, а не только разумом

Цинтия Хайл Безек

Семь принципов, с помощью которых можно достучаться до тех, кто не ходит в церковь

КевинУилфли

#### Главный редактор

Михаил Каминский

#### Редактор

Павел Гончар

#### Перевод

Лариса Голубева

#### Редактирование

Светлана Осадчук

#### Редакционная коллегия

Вадим Ковтюк Александр Жуков Даниил Павелко Владимир Сокуренко Виталий Пацукевич Петр Лагутов Владимир Шалахов Алексей Дыркач Сима Сремак

#### Дизайн

Анжелика Смирнова

#### Вёрстка

Леонид Беленький

#### Корректура

Маргарита Карклина

#### Адрес редакции

Россия, 107589, Москва. ул. Красноярская, 3. Тел. (495) 786-81-69 E-mail: mfkaminsky@ead-sda.ru

Отпечатано в типографии издательства «Источник жизни» Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви АСД.

Тираж 3000 экз.

Соучредитель и руководитель служения «Ява Джерни», служение с использованием кафе, Хикори, Северная Каролина (США)

# Как стать великодушным руководителем

сё и без того было плохо, когда Брент Вильямс потерял работу, но стало ещё хуже, когда ктото поджёг американский флаг, висевший перед его домом в Северной Каролине. Пламя перебросилось на облицовку его жилья, нанеся тем самым большой урон зданию. Но один местный подрядчик прочитал в газете о затруднительном положении Вильямса, и что-то заставило его принять решение отремонтировать испорченный дом бесплатно.

В другом случае человек по имени Джим, муж Джоан Мэйвен, бросил семью из семи человек ради отношений с другой женщиной. Он был настолько озабочен своим собственным «счастьем», что выселил жену и детей из их дома, чтобы освободить место для его новой «любви». Джоан, не работающая мать, не имела средств к существованию, а Джим отказался предоставить ей финансовую помощь. Несколько членов церкви узнали о её затруднительном положении и пришли на помощь. Они помогли изгнанной матери в поисках нового жилья, хотя всё, что они могли позволить приобрести, был полуразвалившийся дом, остро нуждающийся в ремонте и обновлении. К счастью, другой прихожанин услышал о данных обстоятельствах и организовал добровольцев, которые нашли мебель, помогли с покраской, сделали крышу и проводку и даже собрали продовольствие. Кроме того, сочувствующие организовали для Джоан получение общественного пособия. Сегодня процесс продолжается — добровольцы всё ещё участвуют в ремонте дома, приносят продукты и одежду.

Когда небольшая группа из церкви Криксайд в Авроре, Колорадо, Соединённые Штаты, решила провести распродажу домашних вещей, чтобы собрать средства на местную благотворительность, они попросили своих собратьев принести вещи, которые можно продать для этой цели. Многие откликнулись, но при этом когда добровольцы просматривали горы принесённых вещей, они нашли несколько мусорных мешков, наполненных ни чем иным, как всяким хламом — грязная, вся в пятнах одежда, сломанные СD-проигрыватели, грязные кастрюли и сковороды. Озадаченные, добровольцы смотрели друг на друга и недоумевали, о чём только могли думать жертвователи, которые отдавали вещи в таком плохом состоянии.

Почему одни люди отзывчивы и с готовностью отдают, в то время как другие ни для кого не желают пожертвовать своим временем и средствами? Почему некоторые члены церкви отличаются рвением к служению нуждающимся

и страждущим, в то время как другие, кажется, не могут думать ни о ком, кроме себя? Может ли чувство сострадания, присущее церкви, исходить от её руководителя?

Церковь со стремлением к благотворительности получает импульс от пастора и других руководителей, чьи сердца наполнены состраданием к страждущим. Согласно Словарю Мерриам-Вебстер, двумя наиболее распространёнными определениями великодушия являются следующие: «добрый поступок» или «щедрый дар». Возможность проявить великодушие предоставляется нам почти каждый день, часто, когда мы заняты, закопавшись в нашу ежедневную рутину. Чужие нужды могут быть неудобными, и мы можем не заметить, что помогаем тем, кто нуждается, в силу своих пасторских обязанностей, а не по причине искреннего и глубокого беспокойства.

# Почему мы должны беспокоиться?

Книга Второзаконие 15:11напоминает: «Ибо нищие всегда будут среди земли твоей; потому я и повелеваю тебе: отверзай руку твою брату твоему и нищему твоему на земле твоей». Иисус сказал: «Ибо нищих всегда имеете с собою, а Меня не всегда имеете» (Мф. 26:11). Частью служения

Наша человеческая природа склонна фокусироваться на себе, и, отдавая, мы фактически поступаем против своего естества.

Иисуса, как пророчествовал о нём Исайя (61:1), было «благовествовать нищим... и исцелять сокрушённых сердцем». Если Бог заповедал нам отдавать и обязал Своего Сына заботиться о тех, кому меньше повезло в жизни, то, как у подражателей Христа, у нас не должно возникать сомнений, проявлять великодушие или нет. Правда, что у некоторых может быть дар отдавать (Рим. 12:8), но это не значит, что те из нас, которые не обладают этим даром, не должны отдавать. Скорее, таким пасторам придётся усердно потрудиться над тем, чтобы стать щедрыми, потому что они не имеют этой добродетели, даже если мы следим за реализацией благотворительных мероприятий в своей церкви.

#### Не дешёвая благодать

Во 2 Кор. 8:7 апостол Павел призывал Коринфян: «А как вы изобилуете всем: верою и словом, и познанием, и всяким усердием, и любовью вашею к нам, — так изобилуйте и сею добродетелью (отдавать)». Чарльз Свиндл в своей книге «Growing strong in the seasons of life» («Становясь сильнее в разных обстоятельствах жизни») подчёркивает, что царь Амассия поступил правильно в глазах Божьих (5). Но в Писании так же говорится, что он не от всего сердца последовал Божьим указаниям,

просто подчинился букве закона, а не поступил по духу (2 Пар. 25:1, 2).

Когда Каин вместе со своим братом Авелем представил Богу свою жертву, Бог не принял его дар. Каин либо не принёс лучшее, что у него было, либо совершил жертву в неправильном состоянии  $_{\text{ДУХА}}$  (Быт. 4:3-5). Для Бога важно, чтобы дар был принесён с соответствующим отношением к этому действию. Каин чем-то напоминает тех прихожан, которые отдали на благотворительность грязную и запятнанную одежду. Дешёвая благодать непривлекательна и оскорбительна для получателя и для Бога.

#### Правильный мотив

Онлайн словарь значений слов определяет альтруизм, как «принцип или практику бескорыстной заботы о благе других или посвящение себя для блага других (в отличие от эгоизма)». Наша человеческая природа склонна фокусироваться на себе, и, отдавая, мы фактически поступаем против своего естества. Часто нас так и подмывает спросить: «А что я буду с этого иметь?» Мы можем дать деньги нуждающемуся, который просит о помощи лишь потому, что чувство вины не позволяет нам сказать «нет». Или мы можем давать, чтобы заслужить одобрение в Божьих глазах или казаться доб-

Как только вы научились произвольно творить добро сами, вы можете побудить свою церковь поступать так же.

рыми в глазах наших знакомых и собратьев. Но думаем ли мы прежде всего о благе получателя? Почти всегда нам легче отдать деньги, чем заниматься кем-то, кому нужна помощь, вникать, в чём он или она действительно нуждается.

#### Как стать лидером

Аристотель заметил: «Легко сделать доброе дело, но не легко приобрести постоянную привычку делать добрые дела». Если так трудно давать, имея правильные мотивы и отношение, как же мы можем искренне проявлять сострадание к тем, кто испытывает какую-либо нужду? Я убеждена, что великодушию можно научиться. Как и с любым другим делом, чем больше мы практикуемся, тем лучше у нас получается. У пасторов оно начинается на очень личном уровне. Поначалу мы можем давать только из чувства долга; но чем больше мы это делаем, тем более искренними и естественными становятся наши мотивы.

Намеренные добрые дела. Одним из наибольших неудобств пасторского служения, нравится нам это или нет, является то, что к вам всегда приковано всеобщее внимание, ведь мы являемся наставниками и лидерами, у которых учатся люди. Если вы проявите щедрость, другие будут вам подражать и делать то же самое. Если вы активно ищете возможности отдавать, то, скорее всего, вы их увидите. Когда в церкви появляется возможность проявить великодушие, вы обычно не отклоняете её, т. к. этого от вас ожидают. Вы откликаетесь на просьбы о помощи от членов и не членов церкви, находящихся в отчаянных обсто-

#### Развивайте сострадание в себе

- Выберите одну сферу, где время или деньги для вас важнее, чем где-либо ещё. Примите решение больше отдавать из этой сферы.
- Сделайте что-нибудь приятное для человека, который вам не нравится.

#### Развивайте сострадание в вашей церкви

- Определите один наилучший способ, каким сможете оповещать ваших членов церкви о нуждах тех, кто попал в затруднительное положение (с их разрешения), чтобы люди могли помочь.
- В свой бюллетень включите анкету, чтобы узнать, как члены церкви оценивают положение с благотворительностью в вашей церкви. Попросите внести предложения.
- Узнайте о нуждах нескольких благотворительных организаций в вашем районе. Сообщите об этом в своей церкви и запланируйте неделю сострадания, когда вы и члены вашей церкви смогут помочь этим организациям.

ятельствах, и в Библии содержатся указания, как справиться с этими ситуациями.

Однако часто, для того чтобы проявить великодушие, требуется приложить дополнительные усилия. Много ли среди нас таких, кто уделяет время на то, чтобы докопаться до корней проблемы человека, который вновь и вновь обращается за помощью? Обычно нам легче либо дать деньги, которые кто-то просит, или отклонить просьбу. Для того чтобы сердце стало великодушным, возможно, придётся где-нибудь поработать добровольцами или пожертвовать своим свободным временем. Мы можем сопротивляться более серьёзной вовлечённости в какое-то дело из-за боязни запутанности ситуации или из-за опасений, что если «впутаемся» всерьёз, это отразится на нашем свободном времени. Мы убеждаем себя, что сделали уже достаточно. Иаков (2:14) напоминает нам, что наши поступки отражают наши убеждения: «Что пользы, братия мои, если кто говорит,

что он имеет веру, а дел не имеет? Может ли эта вера спасти его?» Несмотря на то, что мы спасаемся благодатью, наши дела красноречиво свидетельствуют о нашей духовной зрелости.

Я не хочу сказать, что благотворительность и служение не должны быть сбалансированы. Природа нашей работы обычно способствует перенапряжению. То, сколько времени и энергии мы должны посвящать дополнительно, помимо работы, зависит от индивидуального стиля жизни и обязанностей каждого. Мы должны регулярно оценивать положение дел и периодически корректировать свои действия так, чтобы не нарушать здоровых границ. Однако ещё раз хочу повторить, что мы не должны просто отдавать минимум из чувства долга.

Спонтанные добрые дела. Если у вас недостаточно великодушия, вы можете начать вырабатывать в себе чувство сострадания посредством небольших добрых дел. Например, вы можете купить

печенье у детей, продающих его перед продовольственным магазином, или пропустить кого-то вперёд себя в очереди, или ответить на телефонный звонок, когда секретарь занят, одновременно разговаривая по другому телефону. Если вы открыты возможностям, вы их найдёте подобно мужчине, который в очень холодный день подал чашку горячего кофе инспектору, регулирующему движение на мостовой под проливным дождём.

Я никогда не забуду того времени, когда была в командировке в Сан-Франциско, куда я прилетела, чтобы поработать над одной веб-страницей и информационным бюллетенем в компании подруги. Венди везла меня в аэропорт, и мы ехали по платному мосту. У меня было около доллара мелочью. Так как я была не местная, я и не подумала об оплате, и Венди также напрочь забыла об этом. Только подъезжая к пункту оплаты, мы осознали свою ошибку. Так под рукой не было необходимых денег. Представьте себе наше удивление, когда сотрудница махнула рукой, чтобы мы проезжали. Мы всё же остановились, и она объяснила, что машина, проехавшая перед нами, заплатила за нас. Шофёр никак не мог знать

Несмотря на то, что у нас может быть желание охватить евангелием весь мир, для нас может представлять трудность идти в этот мир и устанавливать отношения.

о нашем затруднительном положении, но его или её спонтанное доброе дело тронуло нас!

#### Сострадание становится заразительным

Щедрость — заразительна. Когда кто-то делает доброе вам, в ответ возникает желание передать это дальше. Как мы можем заставить своих членов церкви заразиться состраданием? Сегодня церкви всё чаще и чаще организуют евангельские мероприятия, которые учат членов отдавать. Некоторые устраивают такие мероприятия каждый квартал, другие — чаще.

Запланируйте неделю произвольных добрых дел. Как только вы научились произвольно творить добро сами, вы можете побудить свою церковь поступать так же. Вы можете запланировать в вашей церкви «Неделю спонтанных добрых дел». Побуждайте людей всю неделю делать что-нибудь незапланированное и нужное для людей, с которыми они будут случайно встречаться. Затем попросите нескольких человек поделиться во время богослужения трогательными историями, которые произошли с ними.

Послужите бездомным. Несколько месяцев назад наша маленькая церковь, которая собирается в кафе, имела возможность готовить и раздавать обеды бедным и бездомным людям. Мы взяли несколько сковородок и организовали конвейер помощников, которые намазывали маслом хлеб, клали сыр, поджаривали сандвичи и раздавали чипсы и напитки. Молодёжь работала вместе со старшими членами церкви, дружелюбно болтая, многие из них раньше даже не знали друг друга. Когда

Когда люди видят, что реально делает их вклад времени и ресурсов для оказания помощи, это может изменить жизнь как того, кто служит, так и того, кому служат.

обед был готов, мы помолились за пищу и затем попросили добровольцев сесть с обедающими, поговорить с ними и узнать, нет ли у них каких-либо молитвенных нужд. У нескольких человек такие нужды действительно были, и мы смогли помолиться за них прямо на месте.

Наши добровольцы были тронуты и попросили нас вновь провести такую акцию, поэтому мы запланировали ещё одно мероприятие. Практическая благотворительность может дать хорошие результаты. Многим легко и удобно дать деньги или выписать чек для мероприятия, и финансовая поддержка всегда необходима, но требуется гораздо более серьёзное посвящение, чтобы закатать рукава и приступить к работе. Поступая так, вы видите нужду. Когда люди видят, что реально делает их вклад времени и ресурсов для оказания помощи, это может изменить жизнь как того, кто служит, так и того, кому служат.

Работайте вместе со своими членами. Для организации запланированных мероприятий может понадобиться больше работы, чем для спонтанных, но они могут иметь далеко идущие последствия. Многие члены церкви хотят помочь бедным, но не знают, как это

сделать. Старайтесь узнать о нуждах и рассказать о них своим членам. Лучше всего начать с вашего города. Многие пасторы проводят большую часть недели в своих кабинетах, планируя мероприятия недели. Отсюда церковное служение может быть похоже на работу в защитном пластиковом куполообразном помещении. Несмотря на то, что у нас может быть желание охватить евангелием весь мир, для нас может представлять трудность идти в этот мир и устанавливать отношения. Мы можем говорить нашим членам что угодно об оказании помощи страдающему миру, но пока мы не проявим свою веру в действии, наши разговоры будут всего лишь пустыми словами. Не просто планируйте мероприятия для своей церкви, но стремитесь физически принимать участие и работать вместе со своими членами.

Иисус сказал: «Блаженны нищие духом, ибо ваше есть Царствие Божие» (Лк. 6:20). Божье сердце скорбит о бедных и несчастных. Не должны ли и мы чувствовать то же самое? Настоящая забота начинается с личного изменения, готовности покинуть нашу зону комфорта и изменить наш стиль жизни. Это значит иметь намерения и искать пути для личного служения. Когда вы сделаете так, вашему взору откроются мириады возможностей, где также может поучаствовать ваша церковь. Семена великодушия произрастают из сердец руководителей. Как только они пустят корни, то распространятся, и сострадание разрастётся, как разрастается зелень на лугах. А

Канд. фил. наук, директор, программа Дипломный Фонд, а также пастор, Церковь адвентистов седьмого дня Долина Силоам, Университет Бабкок, Икеджа, Лагос, Нигерия

# Как справиться с антагонистами в церкви



Вам когда-нибудь приходилось выслушивать в свой адрес подобное? Так называемые «антагонисты», люди, которые все встречают в штыки, присутствуют, пожалуй, в большинстве церквей, а потому пасторам, желающим узнать, как с ними обходиться, понадобится помощь. Кеннет К. Хок определяет антагонистов, как «людей, которые на основании несуществующих фактов, выискивают недостатки и предъявляют всем жёсткие требования, обычно нападая на личность или действия».

Любой пастор, имеющий опыт хотя бы нескольких лет в служении, осознаёт, как мучительна жизнь в атмосфере такого давления. Вряд ли кто-то хотел бы иметь таких антагонистов в своих церквях, хотя, как ни странно, у этих людей могут быть добрые намерения. На занятиях по пасторскому администрированию нас учили время от времени создавать конфликтные ситуации, т. к. после улаживания конфликта в церкви обычно наступает более прочный мир. Но такие небольшие разногласия не следует путать с разрушительными конфликтами, порождаемыми различными группами антагонистов.

Я убеждён, что такие произведения, как уже ставшая классикой книга Кеннета Хока «Antagonists in the church: how to identify and deal with destructive conflict» («Антагонисты в церкви: как установить и разрешить разрушительный конфликт») и книга Дж. Ллойда Редайджера «Clergy killers: guidance for pastors and congregations under attack» («Убийцы служителей: руководство для пасторов и церквей, терпящих нападки») помогут пасторам и другим руководителям церкви, которым пришлось попробовать эту горькую, но неизбежную пилюлю в своём пасторском служении. Эти материалы рекомендуются тем, кто хочет разобраться, на чём основано поведение антагонистов, как можно понять и справиться с этими людьми и как свести инциденты до минимума.

Моё общение с достаточно большим количеством антагони-

Большинство агрессивных антагонистов настолько одержимы своими доводами, что попытки хоть как-то урезонить их обычно бывают тщетными. Они правы, а вы не правы. стов за более чем 15-летний период моего пасторского служения научило меня терпению и любви. Если не считать случайных столкновений и трений в отношениях с ними, здесь можно приобрести некоторый духовный опыт. В данной статье я, в основном, расскажу о своём общении с некоторыми из описанных нарушителей спокойствия и тех уроках, которые я вынес для себя из этих переживаний. Я также поделюсь примерами разрешения подобных ситуаций другими пасторами, в частности в Африке.

#### Происхождение антагонистов

Первым антагонистом можно назвать дьявола до его падения. Он проявил одно из качеств, названных Хоком, когда сделал всё возможное, чтобы предъявлять жёсткие требования, а затем напасть на человека и его действие. В данном случае в роли человека выступил Бог.

Елена Уайт описывает, как Иисус умолял Люцифера отказаться от идеи подрыва небесной церкви. Но, как это бывает со многими антагонистами, никакие увещевания Христа не остановили Люцифера. «Многие психологи с готовностью признают, что большинство агрессивных антагонистов настолько одержимы своими доводами, что попытки хоть както урезонить их обычно бывают

тщетными. Они правы, а вы не правы...» пишет Аль Макси. В случае с откровенными антагонистами, каковым, по моему убеждению, был Люцифер, Хок полагает, что их «невозможно урезонить, т. к. для понимания им не достаёт эмоциональной стабильности». Макси утверждает, что эти антагонисты являются «наиболее эффективными работниками сатаны».

#### <u>Описание</u> антагонистов

В книге Хока перечислены двадцать «сигнальных флажков», определяющих потенциального антагониста. В моём служении я столкнулся со следующими типами носителей «флажков»:

- не называющий имён;
- очерняющий предшественника:
- кочующий из церкви в церковь;
- делающий пометки;
- жертвующий напоказ.

Флажок *«не называющий имён»* относится к ситуации, когда потенциальный антагонист высказывает отрицательное мнение о пасторе, и говорит руководителю, что «и другие» (безымянные) люди придерживаются о пасторе такого же мнения, но не называет их имён.

Флажок «очерняющий предшественника» показывает тех личностей, которые спешат пересказать новому пастору, только что приехавшему в церковь, все недостатки его предшественника. При этом они всячески расхваливают нового пастора, говоря, что он «не такой». Этот тип пытается оклеветать и опорочить репутацию предшественника и сделать из вас человека, который конечно же всё исправит и удовлетворит интересы всех.

# Мы все можем быть благодарны антагонистам, если возможность их нападок поможет нам не вставать с колен.

Флажок «кочующий из церкви в церковь» может быть подарен тем прихожанам, которые «прыгают» из церкви в церковь. Они всегда чем-то недовольны, и потому не могут оставаться в одной церкви в течение продолжительного времени. Это наиболее яркий флажок из всех потенциальных антагонистов в церкви.

Флажок *«делающий пометки»*, естественно, относится к тем, кто всегда что-то записывает, даже тогда, когда люди расслабляются или слушают обсуждение. Обычно они полагают, что такие записи помогут им, когда однажды они захотят дискредитировать свою жертву. В современном мире высоких технологий такие потенциальные антагонисты могут воспользоваться своими мобильными телефонами, чтобы записать разговоры людей лишь затем, чтобы иметь «доказательства» для свержения пастора.

Флажок *«жертвующий напо-каз»* относится к членам, которые публично жертвуют в церкви или на другие нужды, которые могут быть в церкви или других местах. Этот тип антагонистов очень близко подбирается к служителям, когда те принимают финансовые приношения от таких людей. Фактически кроме возможности нападок на пасторов они располагают возможностью «заткнуть им рот».

Учитывая возможные различные противоречия с антагонистами, те, кому приходится с ними

сталкиваться, должны быть мудры, как змеи и спокойны, как голуби. Христос часто проявлял такую мудрость, зная, что, если вступать в противоречия, это только осложнит ситуацию, поэтому Он воздерживался от открытого конфликта. Например, Иисус не хотел публично противостоять Иуде, хотя Его высказывания указывали на то, что Он говорил именно об Иуде. В другой раз, «чтобы избежать ненужного столкновения со старейшинами в Иерусалиме, Иисус трудился в пределах Галилеи».

#### Уроки от деятельности антагонистов в церкви

Несмотря на то, что во многих церквях антагонисты причиняют боль и страдания, мы можем извлечь некоторые подлинные жизнепреобразующие уроки из их деятельности и присутствия. Я назвал эти уроки МПТН, что значит молитва, подготовка, терпение и непоколебимость.

Молитва. Практика показывает, что мы сближаемся с Богом в молитве, когда подвергаемся различным опасностям и болезням. Таким образом, то, что на сегодняшнем богослужении в церкви или на заседании совета меня может ожидать встреча с антагонистом, должно подтолкнуть меня проводить больше времени с Богом. Я стану молиться о благодати, необходимой, чтобы справиться и уладить всё, что может произойти. В этой связи мы согласимся с Иисусом, Который советовал нам молиться за «наших врагов» в то время, когда у нас есть внутренняя уверенность, что Бог, который видит самую нашу суть, защитит нас от любой опасности. По словам Альфреда Теннисона, «по

молитве совершается больше дел, чем может представить этот мир». И в самом деле, когда мы «молимся непрестанно» (1 Фес. 5:17), мы «можем всё в укрепляющем нас Иисусе Христе» (Фил. 4:13, NKJV), включая терпеливое отношение к потенциальному антагонисту.

Как мы уже отметили раньше, необходимость «любить врагов ваших, благословлять проклинающих вас, благотворить ненавидящим вас и молиться за обижающих вас и гонящих вас» (Мф. 5:44) нельзя переоценить. Пословица народа Игбо гласит, что тот, кто ничего не несёт на голове, ничего не разобьёт. Если перефразировать, — неважно, как сильно вас беспокоит антагонист, если вы чисты, вы окажетесь невиновным. Таким образом, молитва помогает проявить большую терпимость, а также подготавливает сердце к тому, чтобы справиться с любым вздором, который может исходить от такого человека. Но, как бы мы на это не смотрели, следует признать, что общение с антагонистом потенциально опасно, и поэтому мы должны много молиться.

В своей книге «The incredible power of prayer» («Невероятная сила молитвы») Роджер Морно доступно объясняет, что любая проблема является побуждением к молитве: разрушение семьи, дети с отклонениями, затишье в бизнесе, неумеренное потребление алкоголя, неумение распоряжаться деньгами и возможные нападки антагониста. Я полностью согласен с Еленой Уайт, что «без непрестанной молитвы и постоянного бодрствования мы подвергаемся опасности стать беззаботными и отклониться с праведного пути». Думаю, мы все можем быть благодарны антагонистам, если возможность их нападок поможет нам не вставать с колен.

Подготовка. Когда сразу по окончании учёбы я приступил к пасторскому служению, то столкнулся кое с кем, кого считал потенциальным антагонистом. Благодаря тому, что этот человек постоянно задавал надоедливые и коварные вопросы, стараясь уловить меня, я приобрёл мудрую привычку — тщательно готовиться к богослужениям и заседаниям совета церкви. Я по нескольку раз перечитывал свои презентации, чтобы удостовериться, что цифры

Когда потенциальный антагонист хочет вывести вас из себя своими выходками, помните, что терпение и спокойствие в ваших ответах играют большую роль.

соответствуют наказу церкви. В это время я мог легко ответить, как различные разделы Устава Церкви применимы к различным ситуациям в ней. Естественным результатом моей соответствующей подготовки стал тот факт, что я распрощался с боязнью управления, свойственной новичкам. Постепенно я обрёл уверенность — качество, которое я считаю очень важным для хорошего руководителя. В этом смысле я благодарен тому антагонисту из моей небольшой церкви, где я начал своё служение.

Терпение. Однажды один антагонист так надоел мне своими бесполезными вопросами, что я почувствовал, что моё терпение иссякло. Чем больше я старался ответить, тем чаще он повторял — «это не то, что я имел в виду», и я, на самом деле, не на шутку возмутился и сделал пару неприятных замечаний. Антагонист всегда радуется, если добьётся такой реакции. В такие моменты, когда потенциальный антагонист хочет вывести вас из себя своими выходками, помните, что терпение и спокойствие в ваших ответах играют большую роль.

Этот тип антагонистов фактически так и ждёт, когда вы сделаете неосторожное или не соответствующее должности пастора замечание, которое они используют, как доказательство законности своих доводов. Антагонисты с нетерпением ожидают дня, когда им представится возможность публично дискредитировать пастора. Елена Г. Уайт советовала молчать или петь, когда «терпение самых терпеливых» подвергается суровому испытанию и возникает искушение грубо ответить на недоброжелательные высказывания в свой адрес. В этом контексте она говорила о муже или жене, которые могут «говорить слова, предназначенные для того, чтобы спровоцировать опрометчивый ответ». Она советует: «Пусть тот, к кому обращаются, молчит». Чтобы добиться этого, потребуется немало терпения. В английском языке слово гнев anger может легко превратиться в слово danger (опасность). Получается, что от гнева до опасности — всего одна буква.

Моисей считался наикротчайшим человеком из когда-либо живших на земле. Однако не стоит забывать, что во время странствий по пустыне после исхода из Египта, его терпение подверглось Елена Г. Уайт советовала молчать или петь, когда «терпение самых терпеливых» подвергается суровому испытанию и возникает искушение грубо ответить на недоброжелательные высказывания в свой адрес.

суровому испытанию со стороны его собратьев и родных братьев и сестёр. Однажды его сестра и брат, Мириамь и Аарон, «упрекали Моисея за жену Ефиоплянку, которую он взял» (Чис. 12:1). Кроме вышеупомянутых обвинений, они также обвинили Моисея в том, что он слишком много о себе возомнил: «Одному ли Моисею говорил Господь? Не говорил ли Он и нам? И услышал сие Господь» (Чис. 12:2).

Этот вид антагонизма присущ и сегодняшним антагонистам. Не имел ли Моисей права жениться на женщине по своему выбору? Разве он сам сделал себя говорящим от имени Бога? Здесь поучительно определение антагонистов, данное Кеннетом К. Хоком: «это люди, которые на основании несущественных фактов выходят из себя и предъявляют жёсткие требования, обычно нападая на человека или действия других».

Иногда то, как мы отвечаем антагонистам, очень помогает защитить других прихожан, которым также приходится сталкиваться с их частыми язвительными замечаниями.

Непоколебимость. Присутствие в церкви антагонистов побуждает пастора настойчиво решать все проблемы. Однажды я подвергся нападкам антагониста из-за того, что внёс небольшие изменения в регламент программы большинства наших собраний и богослужений. Благодаря своей непоколебимости в отношении того, что я считал правильным, я расположил к себе большинство членов церкви, которые считали споры ненужными и безосновательными. Я заручился их поддержкой, и Бог помог мне многое сделать в этой церкви, потому что я не отступился от насущных проблем. Необходима хорошая подготовка служителей, чтобы перед лицом нападок антагонистов пастор всё равно мог добиться всеохватывающего успеха. Сущность такой подготовки становится более понятной, когда происходит взаимодействие пастора с потенциальным противником. Я хочу сказать, что присутствие антагонистов, несмотря на то, что оно может препятствовать работе пастора, в конце концов приводит к тому, что служитель очищается, подобно золоту, обработанному огнём.

Присутствие антагонистов, несмотря на то, что оно может препятствовать работе пастора, в конце концов приводит к тому, что служитель очищается, подобно золоту, обработанному огнём.

#### Заключение

Часто, видя практикующего антагониста на заседаниях наших советов или деловых встречах, мы склонны расстраиваться и начинаем ворчать и жаловаться, недоумевая, почему «этот кровосос» снова здесь. Несмотря на то, что раньше я боялся этих потенциальных действующих антагонистов, и, несмотря на то, что это были не лучшие моменты для меня (или любого другого пастора), тем не менее, благодаря этому взаимодействию, приобретались некоторые добродетели. В моём опыте антагонисты побудили меня уделять больше времени молитве, помогли мне лучше готовиться к собраниям, проявлять больше терпения в служении, и сделали более непоколебимым в отстаивании того, что правильно с библейской точки зрения. Дополнительным преимуществом стало то, что антагонисты стимулировали мой профессиональный рост и пробудили во мне осознание того, что я должен зашитить других прихожан от их разрушительных тенденций.

Поэтому, когда в следующий раз вы обнаружите в церкви антагонистов, когда вы будете страдать от общения с ними, подумайте, что они помогают вам развить некоторые качества, которыми вы раньше не обладали. Антагонисты обычно раздражают людей в сообществе верующих, но мы можем быть благодарны им. В конце концов, они помогают нам осознать, что этот мир не является нашим домом.

Магистр Богословия, вице-президент по вопросам миссионерской деятельности и ответственный за служение, Госпиталь Флориды, Орландо, Флорида (США)

# Я тот, кем сотворён быть

# Нелегко оставаться просто человеческим существом, когда всё кругом побуждает тебя опровергать это

бсуждая на своих страницах проблемы здоровья, типичные для многих священнослужителей, журнал «Нью-Йорк Таймс» отмечает: «сейчас священнослужители страдают от ожирения, гипертонии и депрессии гораздо чаще, чем большинство американцев. За последнее десятилетие они стали чаще употреблять антидепрессанты, а продолжительность их жизни сократилась. Многие из них сменили бы работу, если бы могли. Эксперты общественного здравоохранения предостерегают, что нет простого объяснения тому, почему так много представителей этой профессии, которые когда-то ассоци-

Из всех профессий, которые связаны с высоким призванием и делом оказания помощи другим людям, профессия служителя, как никакая другая, требует от человека отвержения человеческого в нём самом.

ировались с "розовощёким" долголетием, стали такими больными и несчастными».

Хотя на этот вопрос и не существует простого ответа, я полагаю, что по крайней мере один важный фактор внёс свой вклад в такое положение дел. Суть в том, что нелегко оставаться просто человеком, когда всё кругом побуждает тебя к обратному. Из всех профессий, которые связаны с высоким призванием и делом оказания помощи другим людям, профессия служителя, как никакая другая, требует от человека отвержения человеческого в нём самом.

Что я имею в виду?

#### <u>Нелегко оставаться</u> просто человеком

Для начинающих пасторов величайший источник боли и разочарований в служении связан с несбалансированным подходом к своей природе, как человеческого существа. Сюда же примешиваются заблуждения по поводу служения. Я часто слышу рассказы многих своих коллег по служению, которые упорно борются с основными человеческими нуждами. И я заметил, что слишком часто мы переворачиваем концепцию пасторского образования, обращая

особое внимание на действие, а не на бытие. Это приводит к перегоранию и трудностям, с которыми сталкиваются служители, пытаясь найти баланс между заботой о себе и о других. Другими словами, пасторы настолько заняты «делами», что теряют смысл бытия. Но ведь то, что мы из себя представляем, наполняет то, что мы делаем. А значит, не лучше было бы, если бы мы посвящали больше времени самосознанию и формированию личности, т. к. в конце концов именно их содержание наполнит то, что мы делаем?

Сознавая опасность слишком упростить свою мысль, я всё же хочу приложить её к самой основной области развития: человеческому началу в нас. Мы все люди. Искушение стать носителем «делания», а не «бытия», делает несовместимыми дух и жизнь. Оно лежит в самом сердце греха, и выразилось словами змея в Эдеме: «Вы станете, как боги» (Быт. 3:5). Другими словами: «Вы сможете научиться делать то, что находится за пределами человеческого, т. е. станете не тем, чем сотворил вас Бог».

Мы купились на эту ложь, и вот к чему мы пришли. «Грех есть беззаконие» (1 Ин. 3:4),

в английском переводе короля Иакова «грех есть нарушение закона». Нарушение не только Десяти Заповедей, но и закона жизни, нарушение замысла Божьего о человеке. Если эта базовая концепция поражает вас и застаёт врасплох, очень вероятно, что вы уже находитесь на пути к выгоранию. В словосочетании человеческое существо — два основных компонента. Человеческое — это та часть личности, которая ощущает все аспекты близости, передаваемые через эмоции и чувства, и именно это даёт ощущение жизни и означает жизнь. Боль, страх, печаль, радость и гнев являются базовыми моментами, в которых человек в конечном счёте ощущает себя как личность.

Не лучше было бы, если бы мы посвящали больше времени самосознанию и формированию личности, т. к. в конце концов именно их содержание наполнит то, что мы делаем?

Существо — это смыслообразующий аспект личности — тот, что выносит сущность и смысл из восприятия, отношений и окружения. Человек — это существо, способное определять цель и смысл в жизни как существо, сотворённое по образу Божию.

# <u>Способность творить</u> удивительные вещи

Однако дело не только в существе, или бытии. Бог создал нас не для того, чтобы весь день медитировать под деревом в попытках самоанализа и поисках смысла, в то время как жизнь проходит мимо. Творец наделил нас способностью делать удивительные вещи, и это результат того, как мы задуманы. Фактически мы называем их удивительными, потому что они раздвигают рамки человеческого состояния и существования. Этому надо радоваться в полной мере и праздновать это! Но здоровая жизнь и служение напряжённо и мучительно ищут баланса между бытием и действием. Наши проблемы и даже гибель наступают тогда, когда мы живём только одной из этих противоположностей жизни: либо у нас всё бытие, либо всё действие.

Некоторое время назад моя жена перенесла операцию на плече. Задолго до этого её здоровое плечо и рука болели. «Ваша здоровая рука болит, — сказал врач, — потому что вы слишком перегружаете её сейчас, чтобы восполнить отсутствие другой. Когда вы выздоровеете и снова сможете использовать обе руки, боль исчезнет». Часто боль в жизни затихает, когда мы учимся жить как в напряжении делания, так и в благодати бытия.

Далее перечислены четыре противоположности — четыре области напряжения, — которые должны быть сбалансированы.

Противоположность 1: Конечность и возможности. Первой противоположностью я называю напряжение между конечностью человека и его возможностями. Когда Бог сотворил людей, Он, по существу, сказал: «Вот ваши возможности, и вот ваши границы. Видите то дерево? Держитесь подальше от него. Однако по всей остальной территории вы можете «Грех есть беззаконие». Нарушение не только Десяти Заповедей, но и закона жизни, нарушение замысла Божьего о человеке.

свободно передвигаться. Наслаждайтесь».

В служении мы часто искушаемся растянуть собственную конечность или сдвинуть границы собственных возможностей, особенно когда люди вокруг требуют того, что человек не в состоянии и не способен им предоставить. Когда мы сдвигаем эти границы, то страдаем из-за того, что заходим в нереалистичные места служения, и заставляем страдать других, заводя их в область нереалистичных ожиданий и ответов. Я слышу это напряжение, мне знаком этот вопль в голосе пациентов, когда перед конечным моментом в своей болезни они всё-таки спрашивают: «Капеллан, на что я могу надеяться?». Это нормальный и здоровый вопрос, который отражает горе и надежду человека.

Противоположность 2: Случайность и контроль. Вторая пара противоположностей в жизни и служении включает напряжение между случайностью и контролем. Это особенно трудное напряжение в служении, т. к., будучи пасторами, мы окружены людьми, которые обращаются к нам, ищут ответов, объяснений и жизненных направлений. Появляется эйфория и ложное ощущение контроля. В конце концов, нас учили находить богословские ответы на трудные вопросы и загадки жизни. Тем

временем, в жизни есть вещи, не имеющие объяснения. Боязнь потерять контроль, показаться некомпетентным или духовно бестолковым, оказывает давление, которое втягивает служителей в поддержание неразумных ожиданий и излишнее вмешательство. Тогда те объяснения, которые мы предлагаем людям, становятся в большей степени проекцией наших собственных нужд и желаний, чем утешением, заботой и поддержкой человеку.

В жизни есть вещи, которые можно объяснить, и я имею над ними определённый контроль. Но здоровая духовная жизнь предполагает поиск баланса между вещами, которые я контролирую, и вещами, которые я должен оставить в Божьих руках. Наиболее честный и естественный для человека ответ, который мы иногда можем дать, это «Я не знаю». Этот вопрос снова выплывает, когда пациент спрашивает: «Капеллан, это уже случилось. На что я могу надеяться?» Мы можем надеяться на того самого Бога, Который, когда Его Сын спросил: «Почему Ты Меня оставил?» (Мф. 27:46, NKJV), не дал объяснения, но поддержал Его молча, и этой поддержки и верности было достаточно, чтобы Его Сын мог сказать: «В руки Твои придаю Дух Свой» (Лк. 23:46, NKJV).

Наши проблемы и даже гибель наступают тогда, когда мы живём только одной из этих противоположностей жизни: либо у нас всё бытие, либо всё действие.

Противоположность 3:Автономия и зависимость. Третья пара полярностей в человеческом опыте лежит в области автономии и зависимости. Здесь пациенты обычно спрашивают: «Капеллан, за что я несу ответственность?» Бог создал нас со способностью принимать решения, выбирать, куда идти, что делать и с кем быть. Когда рождается ребёнок, его первый крик является требованием немедленного внимания, объявлением миру о своей автономии, как человека. В то же время он находится в полной зависимости от других, кто даёт ему тепло, утешение и пищу.

По мере нашего роста эта межличностная динамика изменяется по форме, но не по сути. Мы продолжаем проявлять свою независимость на новом уровне, хотя и нуждаемся в поддержке и утешении других. Изоляция и одиночество — два привычных, но не здоровых места, куда уходят служители, когда равновесие и напряжение между автономией и зависимостью нарушены.

Противоположность 4: Смысл и бессмысленность. Четвёртая пара противоположностей находится в напряжении смысла и бессмысленности. Мы были сотворены Богом как существа, которые по своей сути нуждаются в смысле и цели для жизни. Это присущие нам способности и нужды, которые мы имеем, как люди. Тем не менее, есть такие моменты, когда жизнь просто не имеет никакого смысла, и смысл, который мы ищем, кажется, не существует.

Если я думаю, что всё должно иметь смысл, я либо придумаю этот смысл в соответствии с мо-ими нуждами и представлениями,

либо буду навязывать неразумные формы смысла, чтобы избежать своей человеческой уязвимости и полной зависимости от Бога. Если, с другой стороны, я живу в полярности бессмысленности, то рискую быть постоянно подозрительным, саркастичным и циничным. Пациенты вызывают это здоровое напряжение, когда спрашивают: «Капеллан, чему или кому

Наиболее честный и естественный для человека ответ, который мы иногда можем дать, это «Я не знаю».

я теперь могу доверять?» Это вопрос веры и поиск равновесия между смыслом и бессмысленностью.

#### Набивая шишки

Самой большой проблемой для пасторов в деле поддержания здорового чувства своей адекватности является оставаться просто человеком, когда всё кругом побуждает тебя к обратному. Неприятие дилеммы равновесия и напряжения приводит к поведенческим приёмам, которые притупляют страдание и боль, возникающие из чувства неадекватности и пустоты. Существуя в одной полярности и служа в другой, бросаясь из крайности в крайность, мы отталкиваем равновесие и впадаем в цинизм, стыд, депрессию и отчаяние. Затем для поддержания жизни мы начинаем полагаться на искусственные вещи, такие как переедание, антидепрессанты, эгоцентричное поведение, травмирующее наши отношения с самыми близкими

Самой большой проблемой для пасторов в деле поддержания здорового чувства своей адекватности является оставаться просто человеком, когда всё кругом побуждает тебя к обратному.

людьми, и нездоровые привычки, которые приводят ещё к большим страданиям и боли.

Когда дети начинают ходить, больше всего мы хотим, чтобы они сохраняли равновесие, чтобы не упасть и не удариться. Но затем мы вырастаем, и что-то происходит: мы начинаем считать равновесие чем-то само собой разумеющимся, пока однажды не упадём и не разобьёмся. Некоторые осознают боль и милость падений и стремятся обрести равновесие, встают и снова идут. Другие игнорируют необходимость равновесия и продолжают ходить бочком из одной крайности в другую, время от времени падая. Падение и чувство боли могут быть той милостью, которая необходима, чтобы вознести наши руки к Богу и попросить Его поднять нас и научить ходить, соблюдая равновесие посредством Его благодати.

#### <u>Четыре принципа</u> для осознания своей подлинной природы

Первое. Остановитесь и поразмышляйте над тем, кем вы являетесь в Божьих глазах. «Будь спокоен и знай, что Я есть Бог» (Пс. 46:10, NIV). Смысл этого стиха та-

ков, что, если я не буду регулярно посвящать время тому, чтобы успокоиться, остановиться, отдыхать и размышлять, и оценивать, насколько уравновешена или не уравновешена моя жизнь, я могу забыть, что только Бог, а не я сам, может поддержать меня.

Второе. Предайте Богу нужду передвигать поставленные для вас Богом границы. Это не прекращающийся процесс ежедневного распознавания внутри себя того, что толкает вас быть тем, кем вы на самом деле не являетесь, и делать то, что вам не предназначено делать. Подозреваю, что апостол Павел лично знал что-то об этой духовно-человеческой борьбе, когда писал в Рим. 6:17-19: «Благодарение Богу, что вы, быв прежде рабами греха, от сердца стали послушны тому образу учения, которому предали себя. Освободившись же от греха, вы стали рабами праведности. Говорю по рассуждению человеческому, ради немощи плоти вашей» (NIV). Затем в стихе 23 Павел говорит: «Ибо возмездие за грех — смерть, а дар Божий жизнь вечная во Христе Иисусе, Господе нашем» (NIV).

Третье. Помните, что люди обретают смысл, когда переживают и выражают свои чувства и эмоции и прорабатывают их через сбалансированный, рациональный, мыслительный подход к жизни. Будьте добры к себе, откройте своё сердце возможностям здоровых личных и профессиональных отношений. Это поможет привнести перспективу в такие значимые моменты жизни, как горе и надежда, боль и радость, уединение и общение, злость и счастье, отвержение и принятие, страх и доверие, прощение и милость.

Четвёртое. Не теряйте из виду, что простое заботливое пасторское присутствие, направляемое даром человечности, может иметь последствия для вечности «Слово стало плотью и обитало среди нас» (Ин. 1:14, NKJV). Быть в плоти среди людей. Этот стих говорит о человеческой уязвимости и призывает к открытости в служении, как это делал Христос, живя на земле, как один из нас. Когда эта тайна Евангелия, ставшего плотью, коснётся человеческой расы,

Падение и чувство боли могут быть той милостью, которая необходима, чтобы вознести наши руки к Богу и попросить Его поднять нас и научить ходить, соблюдая равновесие посредством Его благодати.

тогда мы увидим славу Божью, славу, которая прикосновением изменила миллионы человеческих сердец.

#### Заключение

Слова апостола Павла во 2 Кор. 12:9, 10 подытоживают мою молитву за служителей: «Довольно для тебя благодати Моей, ибо сила Моя совершается в немощи. И потому я гораздо охотнее буду хвалиться своими немощами, чтобы обитала во мне сила Христова. Посему я благодушествую в немощах, в обидах, в нуждах, в гонениях, в притеснениях за Христа, ибо, когда я немощен, тогда силен» (Весть).

Докторант и пастор Церкви адвентистов седьмого дня в Украине

# Приносим извинения за технические неполадки...

ремя от времени вспоминаю одну историю, которой (возможно с небольшими неточностями) поделюсь с вами. А рассказывает она об известном музыканте-органисте, который выступал с концертами в разных городах и обрёл огромную популярность. Но это всё было ещё в то время, когда для того, чтобы орган зазвучал, нужно было иметь помощника, раздувавшего специальные мехи.

В одно из своих турне музыкант взял юного помощника, который каждый раз после концерта подходил к знаменитости и спрашивал: «Ну, как мы играли?». На что получал лаконичный и однозначный ответ: «Не мы, а я. Слышишь? Не мы, а я! Я играл, причём очень хорошо».

Во время одного из концертов в середине произведения вдруг орган перестал издавать звуки. Помощник вылез и спросил у маэстро: «Хочу послушать, как вы играете...».

Простая, чуть ли не детская, даже чуть-чуть неправдоподобная история? Возможно, но как часто невнимание к мелким деталям, небольшим делам, которые нужно сделать во время губит великие достижения и планы. Подобно музыканту-органисту мы забываем, что успех часто зависит от внимания к мелким деталям. Именно на такое «небольшое» дело в служении и хочу обратить внимание.

Хотя бы раз в жизни каждому пастору приходилось говорить фразу, ставшую названием этой статьи. Как неловко чувствуешь себя, когда в момент призыва на евангельской программе или во время торжественного служения Вечери Господней из колонок раздаётся скрежет, грохот, свист! Как себя чувствует виновато улыбающаяся сестра, минуту ожидающая на сцене, пока зазвучит фонограмма? И вроде бы ничего, а общая атмосфера торжественности уже теряется. Ведь и Библия утверждает, что «...один погрешивший погубит много доброго» (Екк. 9:18).

Уважаемые пасторы, хочу обратить ваше внимание на скромное, но очень важное служение. Это служение оператора. Мы часто не замечаем того братика, который из субботы в субботу делает то, что, как нам порой кажется, может делать каждый. Если пастора, приветствующего на выходе после вдохновенной проповеди, благодарит чуть ли не каждый посетитель, то тому человеку за пультом редко достаются благодарности. Если всё звучит нормально — за что благодарить? Если появились «технические заминки» — знаем, кому нужно высказать слова упрёка и с кем провести беседу по поводу ответственности. Именно поэтому во многих церквях непросто найти человека, который желает заниматься этим важным служением.

Как можно изменить ситуацию? Для начала развенчаем некоторые мифы.

МИФ 1. Для того, чтобы быть оператором, не нужно специальное обучение. Пастор, который по своей сущности был и остаётся «универсальным солдатом» очень часто придерживается такой точки зрения: «Так, я могу включить аппаратуру. Значит и другие смогут. Жизнь научит...». Какие опасности кроются в такой точке зрения? Нажать кнопку может кто угодно, даже маленький ребёнок. Но вот работать со звуком может далеко не каждый. Встречали ли вы людей, обладающих не очень приятным голосом? Сиплый, хрипящий, монотонный, сдавленный, заунывный, бубнящий, резкий, неестественно громкий или тихий, пронзительный, неестественно высокий или низкий.

Е. Уайт очень много написала о том, каким должен быть голос проповедующего, часто сравнивая его с голосом Спасителя. Важней-шая весть мира не должна искажаться голосом. Более того, она предупреждает, что неправильное использование голоса может привести к серьёзным заболеваниям. Только одна цитата: «Тренировка голоса имеет важное значение, так как расширяет и укрепляет лёгкие, предохраняя их таким образом от болезней. Чтобы выработать чёткое произношение,

ровный, спокойный тон речи, следите за мышцами живота, чтобы они работали вместе с органами дыхания. Лучше пусть будут напряжены брюшные мышцы, чем гортань. Так вы избежите чрезмерной усталости и серьёзных заболеваний гортани и лёгких. Это не только будет способствовать здоровью, но и сделает общение с вами приятным для ваших собеседников» (Воспитание, с. 198, 199).

Оператор и его служение помогают нам справится с немощью наших голосов. Только некоторые способны ровным и красивым голосом без усиления обращаться к сотням людей, как ораторы прежних времён. Для современного человека, певца, выступающего, много надежд — на микрофон. И работа со звуком, понимание каким он есть и каким должен быть, точная регулировка частот это не может делать каждый. Мы порой не понимаем, почему пение, так красиво звучавшее на репетиции во время собрания малой группы, оказалось таким блёклым на утреннем служении. Почему то слышно, то не слышно музыкальный инструмент, пения звучат как-то неровно и без гармонии. Вопрос не всегда в талантливости участников. Но и в благословенном служении оператора. Учится слышать, слушать и работать со звуком — это непростая задача для обучения и этому нужно учиться.

МИФ 2. Этому может научиться каждый. Господь наделяет людей разными талантами и дарами. Нажать кнопку может каждый. Слышать оттенки звука и различать, где какой звучит голос, уметь скрыть некоторые недостатки голоса и сделать звучание приятным и располагающим — может не каждый. Для этого нужен слух. Даже музыкант не всегда может услышать то, что слышит настоящий оператор. Тем не менее тем людям, которые у вас есть, нужно дать возможность максимально развиваться, не унизив их вклад в служение фразой «ты ничего не слышишь» (хотя как часто это бывает правдой!)

МИФ 3. Нельзя поддерживать оператора финансово. Это добровольное служение и пусть кто-то занимается им. Хотя опора на добровольное безвозмездное служение — это один из основополагающих принципов, пасторам нужно очень деликатно относится к этому аспекту и когда человеку, выполняя служение оператора во время евангельской программы, например, нужно отпрашиваться с работы или пропускать её, то поддержать этого служителя финансово вполне нормально. Кроме этого, есть важный этап в служении оператора, когда ему, используя своё образование, профессиональные навыки, нужно проводить мелкий (или крупный) ремонт церковной аппаратуры и тратить для этого рабочее время или время своей семьи. Мы должны позволить человеку выбирать, может ли он сделать эту работу в качестве служения или нам нужно нанять его. Мы порой нанимаем людей, чтобы они убирали церковь. Можно тоже сказать: «Это ваше служение, занимайтесь этим бесплатно!». Но мы так не делаем, не рискуем остаться в грязном зале на субботу. Но в вопросе, который часто требует ещё более сложных и специфических навыков, как служение оператора или ремонт звукоусиливающей аппаратуры, мы показываем наше пренебрежение этим служением и порой профессией человека.

Как же изменить своё отношение к служению оператора?

- 1. Постарайтесь оценить вклад этого человека в служение и не забывайте благодарить его, когда обращаетесь с похвалой к остальной команде.
- 2. Вкладывайте ресурс в то, чтобы постоянно поддерживать рост этого человека, а если это возможно — обучение. Если проводятся курсы для операторов или семинар по работе с новой техникой — поддержите его профессиональный рост.
- 3. Учите других членов церкви правильному отношению к незаметным, но важным служениям. Учите музыкантов, певцов уважать служение оператора и благодарить его после выступления.
- 4. Если есть возможность, поддерживайте вашего оператора в том, чтобы использовать качественную аппаратуру и сделать максимально удобной его работу с ней.
- 5. Помогите ему создать команду, которая поможет обеспечить все служения, где требуется помощь оператора.
- 6. Молитесь за этих людей. Они очень часто лишают себя некоторых преимуществ собрания, служа для других в то время, когда они наслаждаются пением, проповедью. Во время призыва этот человек следит, чтобы вовремя зазвучала тихая мелодия. Даже во время общей молитвы, этому человеку нужно слышать, какая музыка играет, громко ли, тихо ли. Во время праздников вместо того, чтобы полноценно наслаждаться торжественной программой, он следит, чтобы микрофон вовремя включался и каждый мог услышать выступление детей. Этот перечень можно продолжать долго. Молитесь, чтобы Бог помог операторам не только слышать качество звука, но и само Слово, чтобы они могли самым лучшим образом помочь другим услышать Голос Божий. А)

Канд. фил. наук, профессор Университета Григгс и представитель Христианского Служения слепым

# Исцеляющие псалмы

то вы делаете, когда чувствуете, что Бог оставил вас? Куда вы идёте, когда питая стадо, сами ощущаете духовный голод и усталость? Как вы успокоите человека в вашей церкви, который думает, что Бог не исполнил Своих обещаний? Должны ли мы всегда молчаливо и без вопросов переносить каждое испытание, с которым сталкиваемся?

Хотя может показаться, что самое лучшее — покорно принимать всё из Божьих рук, Псалмы содержат множество молитв, где человек, испытывающий переживания, задаёт Богу вопросы и даже ставит под сомнение Его характер. В этих молитвах я заметил три принципа, которые мы также можем применить в моменты скорби. Я покажу, как излитие сердца, прошение и восхваление могут даровать помощь и исцеление душе пастора и прихожанам.

#### Взгляд на текст

Давайте начнём с Псалма 12\*. Эту песнь можно условно разделить на три части, каждая из которых состоит из двух стихов. В первой части (стихи 1 и 2) перечисляются беды Давида и задаётся вопрос, почему Бог кажется таким далёким:

- 1. Доколе, Господи, будешь забывать меня вконец, доколе будешь скрывать лицо Твоё от меня?
- 2. Доколе мне слагать советы в душе моей, скорбь в сердце моем

день и ночь? Доколе врагу моему возноситься надо мною?

Несмотря на то, что Давид был лидером и пастырем Божьего народа, он всё-таки переживал моменты безнадёжности. Он, не колеблясь, честно выражает свои чувства. Он не боится обвинять Бога в том, что Тот забыл его.

- 3. Призри, услышь меня, Господи, Боже мой! Просвети очи мои, да не усну я сном смертным;
- 4. Да не скажет враг мой: «я одолел его». Да не возрадуются гонители мои, если я поколеблюсь.

Здесь Давид перестаёт жаловаться на своё положение и умоляет Бога о помощи. Следующая часть может показаться особенно удивительной, но также и наиболее исцеляющей:

- 5. Я же уповаю на милость Твою; сердце моё возрадуется о спасении Твоём;
- 6. Воспою Господу, облагодетельствовавшему меня.

Давид завершает псалом двумя стихами непрекращающейся хвалы. Он вспоминает, как доверял Богу в прошлом, и заявляет, что будет продолжать воспевать хвалу Господу.

Таким образом, эта молитва состоит из трёх частей: изложение проблемы, прошение и восхваление. Мы можем назвать их ИПВ исцеляющей молитвы.

Псалом 12 не является единственным псалмом, в котором используется такая структура. Псалмы 21, 30, 34, 68, 88, 108 и другие построены таким же образом. Например, псалом 21 содержит изложение про-

блемы в стихах 1 и 2; прошение — в стихах 19—21; и глубокое, усердное восхваление в стихах 22—31. Часто в более длинных псалмах, таких как 21 и 68, части восхваления в конце также более длинные. Иногда изложение проблемы и прошение могут перемежаться, а восхваление может звучать на протяжении всего псалма, но эти три элемента почти всегда присутствуют.

#### Изложение проблемы

Итак, что нам говорят такие отрывки, как Псалом 12, о том, как молиться? Во-первых, мы должны молиться и, когда мы молимся, мы можем открыто и честно рассказать Богу о нашей боли. Даже если мы чувствуем побуждение поставить под сомнение Божий характер, мы можем свободно это сделать. Он любит нас так же, как любил Давида, который обвинил Его в том, что Он забыл его, что, конечно же, было не так (Ис. 49:15). Но Давид всё равно выразил то, что чувствовал в тот момент.

Если вы пастор, и вам тяжко оттого, что членов церкви становится всё меньше, а конфликтов всё больше, обратитесь с этими переживаниями к Господу. Если вы честно расскажете в молитве о чувстве безнадёжности и разочарования переполняющем вас, то тем самым разрешите Богу успокоить и исцелить вас Его Божественным присутствием.

Если в этих конфликтах задействованы люди, настроенные против вас, вы можете изложить

<sup>\*</sup> Все цитаты из Библии взяты из Новой Американской Стандартной Библии.

эти чувства пред Господом. Давид в 12 Псалме упоминает врагов, поднявшихся против него. Иногда мне приходилось часами изливать в молитве свои переживания. Я всегда ощущал Божью поддержку, может быть, и не сразу. После того как я откровенно рассказывал Богу о своей обиде на тех, кто причинил мне боль, мне становилось легче простить их. Определённо было бы намного мудрее, если бы пастор делился своими переживаниями с Богом, а не давал выход своим чувствам в присутствии людей.

Мы должны и другим предоставлять право для подобной откровенности. Кто-то может сказать на молитвенном собрании, что Бог забыл его или её. Это может побудить нас вскочить и сказать: «Нет же, Бог не забыл тебя». Вместо этого лучше услышать боль этого человека, он хочет быть услышанным нами и Богом. Часто нужно время, чтобы пережить этот период духовной покинутости. Может быть, нам лучше выразить сопереживание этому человеку на собрании и предложить помолиться с ним или с ней после этого.

Однажды я успокаивал одну женщину по телефону. Она постоянно говорила, какой далёкой от Бога она себя чувствовала. Она преодолела рак лишь для того, чтобы невероятно много работать, чтобы в одиночку содержать семью. Она постоянно говорила о том, что не понимает, как Бог мог допустить, чтобы она и её семья столкнулись с такими трудностями. Я наконец посоветовал ей, чтобы она рассказала об этих чувствах Богу, честно и откровенно. Она не получила немедленного исцеления от своих переживаний, но начала обретать новый смысл силы. Открывшись Богу, она всё больше

и больше ощущала Его присутствие. Я и многим другим советовал молиться подобным образом, и результаты были всегда похожими.

#### Прошение

Однако мы не должны оставаться на уровне обвинения Бога и жалоб. Подобно тому, как Давид перешёл от изложения проблемы к прошению, мы тоже должны переходить к мольбам пред Богом. Прося Бога о помощи, Давид тем самым признал, что какая-то часть его до сих пор знала, что Бог слышит. Возможно, вы испытываете разочарование, потому что многочисленные нужды церкви занимают всё ваше время, которое необходимо для семьи. Согласно образцу, данному в Псалме 12, вы можете свободно искренне молиться, выражая своё беспокойство. Однако в молитве, вы должны постепенно начать просить Всемогущего даровать вам силу, мудрость и даже просто больше времени для семьи.

Посещая страдающего члена церкви, можно мягко подтолкнуть его перейти от жалоб и обвинений к просьбам о помощи. Это обращает мысли к надежде, что Бог ответит и даст облегчение.

Однажды я где-то потерял двадцатидолларовую банкноту. Хотя я был расстроен, моя жена предложила помолиться. Она взяла меня за руки, и мы помолились. Как только мы закончили, мы нашли деньги. Так может случаться не всегда, но, если мы не перейдём к прошению, мы можем так и не узнать, сколько благословений мы могли бы иметь.

#### Восхваление

Наконец — и иногда это может быть самым трудным шагом — наша молитва должна содержать горячее восхваление Бога. Кажется, что если

псалмопевец выражает очень сильные сомнения по поводу Божьего характера, то и восхваление после этого также должно быть более сильным. Это может звучать следующим образом: «Господи, кажется, что Ты поступаешь со мной несправедливо, но я буду продолжать восхвалять Тебя и доверять Тебе, потому что у меня нет никого, кроме Тебя».

Это восхваление не обязательно должно всегда находиться в начале молитвы, как нам часто говорили. Иногда, как в случае с Давидом, боль наших проблем становится такой невыносимой, что нам просто нужно сначала высказать их.

Если трудно найти слова для восхваления Бога, вы можете просто прочесть один из этих псалмов, говорящих о переживаниях, и молиться, как будто это ваша собственная молитва. Это похоже на то, как если бы кто-то посвятил свою любимую песню любимому человеку.

Возможно, вы только что узнали, что ваша дочь-подросток беременна или вам только что принесли документы о разводе. Что бы вы не предприняли, Псалом 12 показывает, как вы можете об этом помолиться. Вы можете изложить свои проблемы, вы можете просить но вы также должны воздать Господу хвалу за Его милость. Вы можете вспомнить, как Бог помог вам пережить испытания в прошлом, и заявить, что однажды вы будете рассказывать, как Бог разрешил эту, казалось бы, неразрешимую ситуацию. Воспоминания о Божьем провидении в прошлом поможет вам сфокусировать ваши мысли на Божьей силе и провидении. Наш неизменяемый Бог сделал для нас всё необходимое в прошлом, и Он продолжает делать это и сегодня. Обещание хвалить Бога после бедствий способствует тому, что

мы устремляем взгляд веры вперёд на будущие благословения.

Когда вы утешаете кого-то, кто страдает, вы вполне можете прочитать этому человеку псалом прославления. Как бы это ни делалось, восхваление должно занимать центральное место в наших криках о помощи. Фактически время бедствий для Иова закончилось только после того, как он перешёл от жалоб к восхвалению (Иов 42).

Однажды я утешал мужчину, который боролся с приступами разочарования. Я побудил его начинать каждый день с чтения прославляющего псалма, что-нибудь из псалмов 112—117 или 144—149. Я предложил, чтобы его жена читала ему псалом, если у него не хватит сил. Как и в случае с женщиной, которую я утешал, здесь также не было немедленного и чудесного избавления, но он всё же почувствовал в себе больше сил и способностей пережить эти испытания.

Восхваление Бога — неотъемлемая часть жизни. Псалмопевцу не нравится идея смерти именно потому, что мёртвые не могут прославлять Бога (Пс. 114:117). Еврейское название книги Псалмов в Библии — *Tehilim* или «восхваления». Каждый псалом, какого бы он не был содержания, считается хвалой. Вот почему, с кем бы я ни молился, я всегда настаиваю независимо от того, какие бы трудности в жизни человек не переживал, чтобы он подумал, за что прославить Бога.

#### О личном

Ближе к завершению работы над своей докторской диссертацией по Писаниям на Иврите, я находился в стадии сильного духовного смятения. Для завершения моей диссертации требовалось всё больше и больше времени, и я не видел шансов

#### Образцы молитв

Это образцы молитв, составленные в соответствие с методом, описанным в статье. Они могут служить примером того, как эту модель молитвы можно легко использовать в любой ситуации.

#### Это молитва разочарованного пастора

Дорогой Господь! Иногда я сомневаюсь, действительно ли Ты призвал меня. Моя церковь, кажется, становится всё малочисленнее, а не растёт. У моих детей всегда проблемы в школе. Ты поставил меня здесь лишь для того, чтобы оставить? Как я могу вести Твоё стадо, если я даже не знаю, куда идти?

О, Господь, дай мне сейчас мудрости, мудрости и исцеления. Укрепи это разбитое сердце, чтобы я мог продолжить служить Тебе.

Я буду всегда помнить Твою благодать и верность. Вскоре я буду читать проповедь о том, как Ты помогаешь нам выйти из подобных ситуаций. Я расскажу церкви, как хорошо Ты отнёсся ко мне.

Во имя Иисуса. Аминь!

#### Пастор, утешающий кого-либо во время процедуры развода, может предложить этому человеку помолиться следующим образом:

Дорогой Господь!

Моя жена только что прислала мне документы на развод. Почему, Господи, Ты допустил, чтобы я оказался в этой ситуации? Где Ты сейчас?

Даруй мне утешение и исцели меня Своей любовью. Покажи мне, что делать дальше, и какой вариант будет наилучшим для детей?

О, Боже, Ты всегда был рядом со мной. Я всегда буду восхвалять Тебя. Когда Ты снова дашь мне силы для того, чтобы встать, я расскажу другим о Твоей благодати.

Во имя Иисуса. Аминь!

#### **Молитва, подходящая для члена церкви, который только что потерял работу** Дорогой Господь!

Меня только что уволили сегодня. Я честно возвращал десятины и делал всё возможное, чтобы прославить Тебя. Почему Ты нарушил Своё обещание и допустил, чтобы это произошло?

О, Господь, восполни мои нужды, т. к. я не знаю, как это сделать. Покажи мне, как я могу найти другую работу.

Я всегда буду хвалить Твоё имя. Ты всегда верен и всегда любишь нас. Во имя Иисуса. Аминь!

найти достойную работу по её окончании. Как человек, потерявший зрение, я не видел перспективы устроиться на работу не по специальности.

В самый разгар моих духовных переживаний Бог побудил меня обратиться к свету Его Слова, особенно выучить наизусть книгу Псалмов в оригинале на Иврите. Я каждый день читал эти псалмы и молился по ним, что улучшало мои знания библейского языка и, что ещё важнее, помогло мне найти самый исцеляющий и революционный способ молиться. Когда я закончил просматривать, как молился псалмопевец, я составил свои собственные

молитвы, согласно принципам, которым научился у него. Подобно псалмопевцу я изливал своё сердце перед Богом, спрашивая, почему Бог казался таким отстранённым и, почему Он позволил мне так продвинуться в направлении, где не было перспектив. Я просил Его водительства и разрешения моих проблем. Я просто прославлял Его за всю Его милость. Я обрёл мир, какого никогда раньше не ощущал. Вы также можете иметь этот мир. И когда вы ощутите его, вы можете поделиться им с вашей церковью. Бог даровал утешение и исцеление при всех наших бедах. 🗚

Канд. фил. наук, профессор Ветхого Завета в Спайсер Мемориал Колледже, Пуне (Индия)

# Десять заповедей: Закон, требующий повиновения, или обетования, требующие прославления?

а протяжении 40 лет моего христианского опыта, который включает в себя 20 лет преподавания Библии и пасторского служения, Десять Заповедей (Исх. 20:3–17) всегда приводили меня в недоумение. И это при том, что они являются единственной частью Писания, написанной Самим Богом (Исх. 24:12; 31:18; 32:15, 16; 34:1, 4, 28; Втор. 5:22; 10:4). Я вырос в адвентистской семье и учился в адвентистской школе, поэтому всегда верил в важность повиновению Божьему закону. Однако меня преследовал следующий вопрос: «Действительно ли я соблюдаю заповеди в соответствии с Божьей волей?» Далее, библейское утверждение, что Божий народ радуется Его заповедям, глубоко волновало меня, ведь «если я не радуюсь Божьему закону, то я не достоин называться христианином?» Однажды я воззвал к Богу в таком состоянии беспокойства, и Он открыл мне глаза на несколько удивительных вещей в Его заповедях.

Это принесло мне настоящее исцеление.

Мои глаза открылись благодаря утверждению Елены Уайт: «Десять Заповедей — это десять обетований». В этой статье представлены несколько неоспоримых фактов из Писания, показывающих, что Десять Заповедей — это на самом деле десять обетований.

#### Контекст Декалога

Возможно, одной из основных причин, почему не удаётся понять, что Декалог основан на обетованиях, является то, что у нас не получается изучить его в его более широком и непосредственном контексте. Умберто Кассуто хорошо представляет предшествующий и последующий контекст Декалога. «Исход 1–19 является ни чем иным, как подготовкой к событиям на Синае, и всё, что за этим следует, является либо результатом, либо дополнением этого». Непосредственный контекст рассеивает все сомнения по поводу причины, побудившей Бога дать закон: «И изрёк Бог все слова сии, говоря: Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства» (Исх. 20: 1, 2, NKJV). Десять Заповедей появились не в результате какого-то произвольного желания Бога, а, скорее, как личное, нежное напоминание «Я Господь ваш Бог», который вывел Израиля из Египта. Освобождение из рабства, символ искупления, лежит в основании Десяти Заповедей. Поэтому Декалог — это не юридический свод законов, данный Израилю, а спасительная связь, определяющая отношения любви, которые должны существовать между Израилем и его могущественным Богом. Это могущество и эта любовь окружают Десять Заповедей, как указывает Кассуто.

Таким образом, Десять Заповедей были даны Израилю не для того, чтобы он повиновался в стремлении получить спасение, а, скорее, они были даны тем, кто уже был искуплён. Другими словами, они не являются средством к спасению, но обетованием отношений завета, которые Бог хочет иметь со Своим народом.

Тщательное исследование глав, предшествующих и последующих за той, где был дан закон, раскрывает эти характеристики — заветискупление-обетование — закона и Дарителя Закона.

- 1. Бог исполняет Свои обетования. Освобождение Израиля из рабства было исполнением Божьего обетования, данного Аврааму (Быт. 15:13, 14; ср. Исх. 12:40, 41).
- 2. Никакая сила не может помешать Богу осуществить Свои намерения. Несмотря на то, что фараон угнетал Израиля, приказав убивать всех новорождённых детей мужского пола, Бог вырастил Своего слугу Моисея прямо во дворце фараона (Исх. 1:9—2:9).
- 3. Бог Моисея могущественнее египетских богов. Десять язв (гл. 7–11) были направлены против особых египетских божеств, чтобы показать их бессилие и «показать, что Иегова является истинным Богом». Сам фараон несколько раз просил Моисея и Аарона помолиться за него (8:8, 28; 9:27, 28; 10:16, 17).
- 4. Бог Моисея могущественнее сил природы. Бог разделил море, чтобы Израиль мог пройти через него (14:1–22).
- 5. Бог исцеляет Свой народ. Горькая вода в Мерре стала сладкой, когда Моисей бросил туда дерево по указанию Бога. (15:22–26).
- 6. Бог обеспечивает Свой народ. Манна с неба и вода из скал для более чем 600 000 человек были даны Богом. (12:37; 16; 17:1—6).
- 7. Бог сражается в битвах за Свой народ. Простое поднятие Моисеевых рук принесло Израилю победу над Амаликитянами. (17:8–14).
- 8. Столпы облачный и огненный (13:21, 22), в которых присутствовал невидимый Вождь Израиля, показывают Бога с двух сторон. В то время как облачный

столп защищал Израиля от дневного зноя пустыни, огненный давал свет в темноте и защищал от сильного холода.

- 9. Бог всегда остаётся со Своим народом. То, что Бог присутствовал в огненном и облачном столпах (Исх. 13:21, 22) и заботливо вёл их, должно быть удивило Израильтян, которые не слышали ничего подобного в Египте.
- 10. Бог освобождает Свой народ и приглашает его вступить в отношения с Ним. Бог дал Израчлю Свои заповеди после того, как освободил его из рабства и привёл к Себе (19:4). Предисловие Декалога «Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства» (20:2) приводит основание для повиновения Израчля Бог освободил его из рабства, чтобы ввести в Землю Обетованную, и люди должны проявить верность Богу.

Несомненно, целью всего, что Бог сделал для Израиля (Втор. 26:8) было побудить его войти в отношения завета с Всевышним (Исх. 14:31; ср. Чис. 20:12; Втор. 9:23). В этих отношениях, слушаясь Его голоса, Израиль будет для Бога особенным сокровищем — святым народом и царственным священством (Ис. 19:5). Например, в этих отношениях никто не стал бы идти на воровство (восьмая заповедь), потому что Бог как Муж Израиля (Иер. 31:32) обеспечивал бы его (ср. Мф. 7:7; Иак. 4:2); Израиль почитал бы своих родителей (пятая заповедь), потому что, поместив его в Свой удел, Бог достиг бы Своих целей. В этом смысле, несмотря на то, что Десять Заповедей могут показаться запретами «не делай...», они могут быть и утверждениями заверения «тебе не придётся...».

### <u>Терминология:</u> «Десять Заповедей»

Выражения «Десять Заповедей» нет в оригинальной еврейской Библии, хотя оно три раза появляется в Библии на английском языке (Исх. 34:28; Втор. 4:13; 10:4). Моисей намеренно в этих трёх случаях использовал производное слово dabar — «слово», а не mitsvah — «заповедь», которое, вместе с его производными, он широко использовал в Пятикнижии. Фактически Десять Заповедей вводятся как слова — «Изрёк Бог все слова сии» (Исх. 20:1; ср. Втор. 5:22; 10:2). Это показывает, что Бог не давал Десять Заповедей; Он дал «десять слов», т. е. декалог.

В Библии на английском языке во многих местах слово dabar переведено как «обетование». Более того, его глагольная форма «он сказал» переведена, как «он обещал». Это говорит о том, что Божьи слова можно воспринять, как обетования, следовательно, «десять слов» — «десять обетований».

# <u>Грамматическая</u> <u>структура</u>

Грамматическая структура Десяти Заповедей «не делай» (отрицательная частица+несовершенная форма глагола во втором лице) передаёт не только «эмфатическую форму запрета» или «сильное ожидание повиновения», но также «определённую уверенность, что что-то не произойдёт». Предложения с такой же грамматической структурой, как «Ты не умрёшь» (Суд. 6:23; ср. 2 Цар. 12:13; 19:23; Иер. 34:4; 38:24), «Ты ни в чём не будешь иметь недостатка» (Втор. 8:9) (13), «Ты не будешь бояться» (7:18; ср. 20:1; 31:18; Пс. 90:5; Иез. 3:9), несомненно являются обетованиями. Ричард

Дэвидсон заметил, что концепция того, что Десять Заповедей можно воспринять, как десять обетований «вплетена в каждую грамматическую структуру Декалога». Это показывает, что Десять Слов Бога содержат два замысловато переплетённых аспекта, а именно: запрет и заверение (или обетование).

#### Общая картина

В Библии записаны многочисленные повеления и указания Бога. Предположение, что все они, особенно те, которые даны Его народу, являются обетованиями или заверениями, может показаться преувеличением. Однако общая картина Писаний показывает, что это на самом деле так.

Простая идея обетования передаёт понятие «Я делаю», в то время как повеление/указание означает «Ты делаешь». Если исполнитель действия является главным фактором при определении, содержит предложение обетование или команду, то в Библии между ними почти нет различия. В обоих случаях, во-первых, Бог является исполнителем действия, во-вторых, послушные Ему являются получателями действия. Разница в том, что обетование — это Божье действие  $\partial \lambda \mathcal{A}$  послушных, в то время как повеление — это Божье действие через послушных. Данное явление сохраняется во всей Библии. Например, Бог приказал Моисею, вывести Израиль из Египта (Исх. 3:10; ср. 7:6, 10). Однако это сделал Бог — «Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской» (20:1; NKJV). Иисус обещал Своим ученикам: «Я с вами во все дни» (Мф. 28:20; NKJV). Однако обетование было дано в предвосхищении их послушания Его указанию — «Идите...научите...крестите...сделайте учениками» (ст. 19). Послушание человека необходимо для получения веления или обетования Бога. Фактически для готовых служить нет разницы между Божьими обетованиями и повелениями, так как Бог присутствует и в том, и в другом.

Далее, английское слово *command* обычно обозначающее «приказ, требование, указ, контроль», часто подразумевающее ограничение свободной воли, не соответствует еврейскому «повеление» (tsavah), которое имеет множество значений, включая «прямое назначение, давать обязанности, предписывать». «Повеление» не подразумевает принуждения или силы. С другой стороны, в Библии написано, что Бог сотрудничает с людьми в контексте их свободной воли: «изберите сегодня, кому служить» (Иисус Нав. 24:15), «верующий в Него...будет иметь жизнь вечную» (Ин. 3:16; NKJV). В связи с этим Уайт пишет: «Всем должно быть ясно: путь заповедей Божьих — это путь жизни. Бог установил законы природы, но Его законы — не деспотические требования. Каждое "ты не должен", каждый запрет, относится ли это к физическому или нравственному закону, содержит в себе обетование. Если мы повинуемся закону, благословение будет сопутствовать каждому нашему шагу. Бог никогда не принуждает нас поступать верно, но Он ищет возможность уберечь нас от зла и указывает путь к добру». Она так же говорит: «В каждом повелении или предписании, которые даёт Бог, содержится обетование, самое положительное, лежащее в основе указания».

Следовательно, фразу Бог «приказал» Ною (Быт. 6:22) и Иисусу Навину (Иисус Нав. 1:9, 16) можно воспринимать, как «дал указания/поручение/обязанности».

Таким образом, можно утверждать, что обетование или заповедь Бога являются приглашением людям сотрудничать с Ним. Человек не в состоянии понять последствия. Vайт пишет: «Когда воля человека соединяется с волей Божьей, она становится всемогущей. Всё, что должно быть сделано по Его повелению, может быть совершено с Его силой. Все Его повеления предполагают наличие возможности для их исполнения». Далее она утверждает: «Его заповедь — это обетование; и за ней стоит та же сила, которая насытила множество народа у моря».

#### Заключение

С точки зрения, например, нашей натуры, способностей, опыта соблюдение Десяти Заповедей может показаться невозможным. Однако мы должны помнить: «Именно Его благодать даёт человеку силу повиноваться Божьим законам. Это она делает его способным вырваться из рабства вредных привычек. Это единственная сила, которая может сохранить человека и удержать его на правильном пути». Следовательно, каждое указание/заповедь Бога являются утверждением заверения или обетованием. Как пишет Уайт: «В слове Бога заключена творческая энергия, которая вызвала к существованию миры. Это слово наделяет силой, порождает жизнь. Каждая заповедь является обетованием; принятая волей, полученная в душе, она несёт с собой жизнь Бесконечного. Она изменяет характер и пересотворяет душу по образу Божьему». **А)** 

Канд. фил. наук, профессор перевода Ветхого Завета и заведующий кафедры на факультете Ветхого Завета в Адвентистской Духовной Семинарии университета Андрюса, Берриен Спрингс, Мичиган (США)

# Кто является автором Библии?

огласно заявлениям самих писателей Библии, и соответственно традиционному пониманию древних толкователей и многих исследователей Библии, как оно существовало до возникновения исторического критицизма в эпоху Просвещения, Библию писали приблизительно 35 человек в течение 1500 лет. Писателями Ветхого Завета являются Моисей (Пятикнижие, Иов и Псалом 90), Иисус Навин (Иисус Навин), Самуил (Книга судей; Руфь; 1 Царств 1–24), возможно Нафан и Гад (1 Царств 25-2 Царств 24), Давид (большую часть книги Псалтирь), Асаф (Псалмы 49; 72-82), сыны Кореевы (Псалмы 41–48; 83-87), Еман (Псалом 87), Ефам (Псалом 88), Соломон (Псалмы 71; 126; Притчи; Екклесиаст; Песни Песней), Агур (Пр. 30), Лемуил (Пр. 31), четыре больших пророка и 12 малых пророков (чьи книги названы их именами), плюс Иеремия (также написал «Плач Иеремии»; 3 и 4 Царств) и Ездра (Ездра, Неемия; 1 и 2 Паралипоменон).

Писателями Нового Завета являются Матфей и Марк (Евангелия от их имени), Лука (евангелие от Луки и Деяния), Иоанн (евангелие от Иоанна; 1—3 послания от Иоанна; Откровение), Павел (14 посланий Павла), Пётр (1 и 2 послания Петра), Иаков и Иуда (послания от их имени). Хотя современные критически настроенные

учёные подвергают сомнению подлинность многих из этих утверждений относительно личности писателей Библии, в консервативных комментариях и работах по исследованию Ветхого Завета можно найти твёрдую поддержку данного традиционного понимания.

И всё же, хотя Библия была написана многими людьми, остаётся вопрос: «Кто действительно является автором этой книги?» Многочисленными и разнообразными средствами Библия даёт понять, что основным Автором Писания является Сам Бог.

#### <u>Писание</u> <u>Богодухновенно</u>

Тимофей подытожил собственное свидетельство Писаний относительно их основного божественного автора во 2 Тим. 3:16, 17: «Всё Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен». Писание «богодухновенно» (theopneustos, буквально «вдохновлено Богом»). В реальности Божественное «Дыхание» или Дух находит на пророка, поэтому Писание является продуктом Божественного творческого Дыхания. Таким образом, оно полностью авторизовано: полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности.

Всё Писание, а не какая-то его часть — «богодухновенно». Сюда, несомненно, относятся весь Ветхий Завет и канонические Писания апостольской церкви (см. Лк 24:17, 32, 44, 45; Рим. 1:2; 3:2; 2Пет. 1:21; и т. д.). Но для Павла сюда также входят священные писания Нового Завета. На это указывает использование Павлом слова писание (graphe, «писание») в своём первом послании к Тимофею (5:18). Он приводит две цитаты, где есть фраза Писание говорит одну из Второзакония 25:4 в Ветхом Завете и одну из слов Иисуса, записанных в Лк. 10:7. Таким образом, слово писание одновременно и в одном и том же значении используется, когда речь идёт и о Ветхом Завете, и о Евангелии и в техническом смысле означает «вдохновенное, священное, авторизованное писание».

Многочисленные евангельские отрывки подтверждают, что и они обладают такой же истинностью и авторитетом, как и книги Ветхого Завета (например, Ин. 1:1-3 в параллели с Быт. 1:1; Ин. 4:26; 16:13; 19:35; 21:24; Лк. 1:2-4; Мф. 1 в параллели с Быт. 5; Мф. 23:24). Примером может быть использование Петром слова писания в отношении посланий Павла (2Пет. 3:15, 16). Пётр здесь сравнивает послания Павла с «другими писаниями» (ст. 16), и, следовательно, подразумевает, что письма Павла являются частью Писания.

Новый Завет в целом есть свидетельство апостолов об Иисусе и исполнении в Нём предсказаний и пророчеств Ветхого Завета. Иисус обещал послать 12 апостолам Святого Духа, чтобы напомнить им всё, о чём Он им говорил (Ин. 14:26). Павел утверждает, что «тайна Христова» была «открыта святым Апостолам Его и пророкам Духом Святым» (Еф. 3:4, 5). Апостолы занимают уникальное, неповторимое положение в истории (Еф. 2:20) как те, кто выполнил роль свидетелей и непосредственно соприкоснулся с человеческой природой Христа (Лк. 1:2; Гал. 1:11—17; 2Пет. 1:16; 1 Ин. 1:1-4). Это, несомненно, подтверждает достоверность посланий, написанных такими апостолами, как Пётр, Иоанн и Матфей. Павла также называли апостолом (см. Рим. 1:1; 1 Кор. 1:1; и приветствия в других посланиях Павла) и он подчёркивает, что его послания написаны под водительством Святого Духа и имеют полный апостольский авторитет (1 Kop. 7:40; 12:13; 14:37; 2 Kop. 3:5, 6; 4:13; Гал. 1:11, 12; 1 Фес. 5:27; 2 Фес. 3:6-15). Таким образом, Новый Завет заключает в себе свидетельства апостолов, прямое или косвенное, через их близких товарищей Марка, Луку, Иакова и Иуду (см. Лк. 1:1-3; Деян. 12:12, 25; 15:37; Кол. 4:10, 14; 2 Тим. 4:11; Флм. 24). Всё Писание, как Ветхий, так и Новый Завет, имеет Божественное происхождение, «богодухновенно» — буквально «вдохновлено Богом».

#### Отношения между Божественным Автором и писателями

Ключевым библейским отрывком, который проясняет полное божественное авторство Писания, хотя его писали люди, является 2 Пет. 1:21: «Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле (thelema) человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы (phero) Духом Святым».

В этих стихах можно видеть несколько взаимосвязанных пунктов. В 19 стихе подчёркивается то, что Писания заслуживают доверия: это «вернейшее пророческое слово». Из 20-го стиха мы узнаём, почему это так: потому что никакого пророчества нельзя решить самому собою; т. е. пророк не предлагает своё собственное толкование. 21 стих развивает эту мысль: пророчество не произносится по thelema — инициативе, побуждению, воле — людей-посредников; пророки говорят не сами от себя. Наоборот, библейские писатели были пророками, которые говорили будучи движимы, ободряемы, даже гонимы (сила греческого phero) Святым Духом.

Этот отрывок из послания Петра показывает, что Писания не появились непосредственно с Небес, но, наоборот, Бог использовал в качестве посредников людей. Предварительный взгляд на библейские писания подтверждает, что Святой Дух не ограничивал свободу библейских писателей, не подавлял их уникальных черт характера и не наносил урона их личности. То, что они писали, иногда включало в себя человеческое исследование (Лк. 1:1-3); иногда личный опыт (Моисей во Второзаконии, Лука в Деяниях, псалмопевцы); у них был разный стиль (сравните Исайю и Иезекеиля; Иоанна и Павла); они предлагали различное видение одной и той же истины или события (например, четыре Евангелия). И всё же через всё это вдохновение мысли Святой Дух двигал писателей Библии, направляя их разум, помогая определить, что сказать и написать, чтобы то, что они говорят, не было их собственной интерпретацией, но абсолютно надёжным Божьим Словом, вернейшим пророческим словом. Святой Дух насыщал мысли людей-посредников божественной истиной и, таким образом, помогал им в написании, когда они соответствующими словами точно передавали то, что было открыто им свыше (1 Kop. 2:10–13).

Человеческое и божественное начала в Писании, написанном Слове Бога (Евр. 4:12), неразрывно связаны друг с другом, аналогично тому, как они представлены в Иисусе, который является воплощением «Божьего Слова» (Откр. 19:13). Точно так, как Иисус, воплощённое Слово Бога, был полностью Богом и полностью человеком (Ин. 1:1—3, 14), так и Написанное Слово представляет собой неразрывное единство человеческого и божественного.

#### Библия сама является Божьим Словом, а не просто содержит Его

Писание само ясно и всеобъемлюще свидетельствует о себе: оно не только содержит Божье Слово, оно само им является. В Ветхом Завете есть четыре еврейских слова (в четырёх разных фразах с небольшими вариациями), которые имеют единственное значение — Бог сказал, и встречаются около 1600 раз:

- 1) «слово (*neum*) Иеговы», 361 раз;
- 2) «Так говорит (amar) Господь», 423 раза;

- 3) «И сказал (dibber) Бог», 422 раза;
- 4) «слово (dabar) Господа», 394 раза.

Равенство между вестью пророка и божественной вестью заявлено многократно: пророк говорит от имени Бога (Исх. 7:1, 2; ср. 4:15, 16); Бог влагает Свои слова в уста пророка (Втор. 18:18; Иер. 1:9); рука Господа на пророке (Ис. 8:11; Иер. 15:17; Иез. 1:3; 3:22; 37:1) или Слово Господне к пророку (Ос. 1:1; Иоиль 1:1; Мих. 1:1; и т. д.). Иеремия осуждает своих слушателей за то, что те не слушают пророков (25:4), что означает не слушать Господа (ст. 7) и дальше приравнивается к Его словам (ст. 8).

Подводя итог пророческим вестям, посланным Израилю, в 4 Цар. 21:10 сообщается: «И говорил Господь чрез рабов Своих пророков». Текст 2 Пар. 36:15, 16 добавляет: «И посылал к ним Господь, Бог отцов их, посланников Своих...Но они издевались над посланными от Бога и пренебрегали словами Его, и ругались над пророками Его». Весть пророков — это весть Бога. По этой причине пророки порой совершенно естественно начинают говорить от имени Бога не в третьем лице «Бог (Он)», а непосредственно в первом лице «Я», опуская «так говорит Господь» (см. Ис. 3:4; 5:3-6; 10:5–11; 27:3; Иер. 5:6; 16:21; Ос. 6:4-10; Иоиль 2:25; Амос 5:21-23; Зах. 9:7). Пророки Ветхого Завета были уверены, что их весть воистину была Божьей вестью!

В Новом Завете фраза «написано» не раз приравнивается к словосочетанию «говорит Господь». Например, в послании к Евреям 1:5—13 словами Бога считаются семь выдержек из Ветхого Завета, из разных жанров, и это несмотря

на то, что цитируемые Ветхозаветные отрывки не всегда приписывают какие-то утверждения непосредственно Богу (см. Пс. 103:4; 44:6, 7; 101:25—27). И опять Послание к Римлянам 9:17 и к Галатам 3:8 (ссылаясь соответственно на Исх. 9:16 и Быт. 22:18) показывают полное отождествление Писания со Словом Бога: в отрывках из Нового Завета цитаты вводятся с помощью слов «в Писании говорится», а в Ветхом Завете используются слова «Говорит Господь».

Писания Ветхого Завета считаются «предсказаниями Божьими» (Рим. 3:2), надёжными и имеющими божественное происхождение даже в вопросе используемых слов и выражений. Ряд ссылок, имеющихся в Новом Завете, иллюстрирует это. Иисус цитирует Второзаконие 8:3: «Не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом (греческое слово *brema*, перевод еврейского *qol* "все"), исходящим из уст Божиих». Павел говорит о своей вдохновенной вести: «Что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным» (1 Кор. 2:13). И далее снова слова Павла: «Посему и мы непрестанно благодарим Бога, что, приняв от нас слышанное слово Божие, вы приняли не как слово человеческое, но как слово Божие, каково оно есть по истине, - которое и действует в вас, верующих» (1  $\Phi$ ec. 2:13).

То, что писатели Библии ясно утверждают в Новом Завете, видно и в примерах, когда Иисус и апостолы основывают свои богословские доводы на ключевом слове или даже грамматической форме из Ветхого Завета. Таким образом, в Ин. 10:34 Иисус обращается

к Псалму 81:6 и особому слову боги, чтобы подтвердить Свою божественность. И Он употребляет сильное замечание: «не может нарушиться (luo) Писание» (ст. 35). Оно не может *luo* — утратить свою важность, нарушиться, быть отменено, быть аннулировано или уничтожено — даже особыми словами. В Евангелии от Матфея 22:41-46 Иисус приводит фарисеям Свой последний, неопровержимый аргумент относительно истинности единственного слова Господь в Псалме 109:1. В послании к Галатам 3:6 апостол Павел также основывает свой мессианский довод на единственном числе слова семя в Быт. 22:17, 18. Иисус показывает глубокое уважение к абсолютному авторитету Ветхого Завета, включая те особенные слова, где Он утверждает его цельность: «Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдёт небо и земля. Ни одна йота или ни одна черта не прейдёт из закона, пока не исполнится всё»  $(M\phi. 5:18).$ 

Хотя Бог и не диктовал слова Библии, что позволило бы обойти личность писателя-человека и избежать применения слов, выбранных человеком-посредником, всё же человеческое и божественное начала в Книге Книг совершенно неразделимы. Человек, несущий весть, настолько руководим Богом в выборе соответствующих слов для выражения божественных мыслей, что слова пророка называются Словом Бога. Отдельные слова Писания, как и вся Весть, считаются истинными, точно излагающими Божественное Слово.

Хотя Библия была написана многими писателями — людьми, её единственный, главный Abmop — Сам Бог! **А)** 

Доктор философии, профессор Нового Завета, Бразильская адвентистская духовная семинария, Енженейро Коэло, Сао Пауло (Бразилия)

# «Другой Утешитель»: Святой Дух в Евангелии от Иоанна 14-17

Евангелии от Иоанна есть пять отрывков, где Святой Дух назван «Утешителем» или «Духом истины» (14:16, 17, 25, 26, 27; 16:7—11, 13—15). Кроме различной терминологии, эти отрывки выделяются ещё и тем, что 1) всё происходит в «Прощальных беседах» (главы 14–17); 2) в них говорится о пришествии Духа; и 3) в них говорится о функциях, абсолютно несхожих с теми, которые мы находим в повествовательной части Евангелия (главы 1-13, 18-21). Хотя в этих разделах Святой Дух, в основном представлен как жизнеутверждающая сила, посредством которой Бог возрождает и изменяет верующих (3:3, 5, 6; 6:63; 7:37, 38), доминирующей идеей Прощальных бесед является идея Наставника, Свидетеля и Путеводителя — концепция, которая представляет далеко не обезличенную Силу. Фактически в этих пяти отрывках «содержится сильнейшее доказательство того, что Дух является отдельной фигурой, независимым посредником и личностью». Они внесли большой вклад в развитие христианской доктрины о Святом Духе.

# <u>Значение слова</u> parakletos

Значение слова parakletos является спорным. С лингвистической точки зрения parakletos относится к глаголу parakaleo, который однозначно переводится как «позванный к кому-то». Когда же это слово употребляется в роли существительного, оно приобретает смысл «юридическая помощь». В латыни ему соответствовало слово advocatus («адвокат»), что демонстрирует, как понималось слово parakletos древними христианами, пишущими и переводящими с латыни. Под влиянием существительного paraklesis («успокоение, утешение»), некоторые переводчики и греческие Отцы стали переводить parakletos как утешитель и советник (адвокат) вариант, который среди прочих предпочитали Уиклиф, Тиндейл и Лютер. Однако дело в том, что ни одно из этих значений не подходит полностью к значению parakletos, используемому в Евангелии от Иоанна [кроме 1 Ин. 2:1, где оно, хоть и не как титул, относится к Иисусу и несомненно означает «адвокат» («ходатай», «посредник»)]. Джон Эщтон справедливо говорит, что «проблему смысла слова parakletos нельзя решить лингвистически», и это, возможно, объясняет, почему в своём латинском переводе Библии, Вульгате, Иероним (347-420) прибегнул к транслитерации Paracletus, а не к переводу. В 1 Ин. 2:1 он

правильно перевёл его как *advo-*

Некоторые учёные полагают, что parakletos из Евангелия от Иоанна имеет отношение к арамейскому Peraglita, представляющему собой перевод греческого слова. Слово Peraglita несколько раз появляется в раввинской литературе, когда речь идёт о ком-то, кто вступается за другого. Оно также употреблялось в Таргуме (название Ветхого завета на арамейском языке) для передачи смысла еврейского melis, слова, которое и в Ветхом Завете (Иов 33:23; ср. 16:20) и в Свитках Мёртвого моря (1 QH 10.13; 14:13) ассоциировалось со значением ходатая и наставника. Оба эти значения присутствуют в отрывках о Параклите Евангелия от Иоанна (Ин. 14:16, 17, 25, 26; 15:26, 27; 16:7–11, 13-15). Поэтому в еврейском мышлении, есть несколько случаев, когда судебная и педагогическая функции сочетаются, и пример тому роль, которой наделён Параклит в четвёртом Евангелии. Это именно та роль (не с точки зрения лингвистического или исторического происхождения слова), на которую мы должны обратить пристальное внимание, особенно если хотим получить более чёткое представление о функции Святого Духа.

#### Дух как Личность

Дух в отрывках о Параклите наделён следующими функциями: научить (Ин. 14:26), напомнить всё, что говорил Иисус, когда был здесь (ст. 26), и наставить на всякую истину и возвестить будущее (16:13). Дух говорит, слышит (16:13), прославляет (ст. 14), свидетельствует (15:26) и обличает о грехе, о правде и суде (16:8). Дух также назван «другим Утешителем» (14:16), который придёт вместо Иисуса (16:7), означая, что не только Сам Иисус был Утешителем для учеников, но также и то, что Дух будет исполнять роль, подобную роли Иисуса, с той лишь разницей, что Его присутствие является более ценным, чем присутствие Самого Иисуса (14:28). Дух также не будет ограничен временными рамками, т. к. будет пребывать с учениками вечно (ст. 16). Вдобавок Дух исходит от Бога (15:26; 16:7); т. е. Он послан Богом (14:26) подобно Иоанну Крестителю (1:6; 3:28) и Самому Иисусу (3:34; 6:29, 57; 7:29; и т. д.). Духа, так же как Иисуса (1:12; 6:69; 10:14; 13:20), можно познать и принять (14:17; ср. 7:39).

Всё это указывает на отдельную, самостоятельную Личность, в которой в то же время проявляются некоторые божественные черты, такие как способность перемещаться в пространстве и времени. Несмотря на то, что в Ин. 14:18 Иисус действительно говорит о пришествии Утешителя (ср. ст. 16, 17), Он также обещает, что Сам вернётся к ученикам, что уже воспринималось как то, что Утешитель — это Сам прославленный Христос, который возвращается к ученикам, в духовной, невидимой форме. Некоторые комментаторы рассматривают это возвращение Иисуса в связи с парусией (понятие, обозначающее незримое присутствие Христа в мире) (ст. 1-3) или Его появлением после воскресения, особенно в Ин. 20:19-23, когда Он дунул на учеников Духа. Однако, говоря, что не оставит учеников сиротами, Иисус вероятнее всего имел в виду пришествие Духа, т. к. трудно представить себе, как далёкая парусия (по крайней мере, учитывая время написания Евангелия) или несколько появлений Учителя в первые сорок дней после воскресения (Деян. 1:3) могли решить проблему сиротства учеников. Поэтому кажется более естественным связать толкование обещания Иисуса с пришествием Духа. И даже в этом случае Иисус и Дух не могут быть одной и той же личностью, т. к. Иисус представляет Духа как другого Утешителя (Ин. 14:16), сохраняя тем самым индивидуальность каждого и одновременно указывая на схожесть ролей. Та же отдельность двух личностей присутствует и в других отрывках, где Иисус и Дух упоминаются вместе (1:32, 33; 7:39; 14:26; 15:26; 20:22). Фактически, говоря, что вернётся к ученикам в лице Духа, Иисус (возможно) лишь пробуждал в сознании ана-

Называя Духа другим Утешителем, Иисус, несомненно, хотел обратить внимание на тот факт, что Дух продолжит ту работу, которую начал Он Сам, и будет с учениками «вовеки». логичную концепцию: «Кто видел Меня, видел и Отца» (14:9, ESV). То есть как Отца можно увидеть в Сыне, так и Сын может вернуться в Духе. Трудно не прийти к заключению, что то же единство, которое существует между Отцом и Сыном (10:30), также существует между Сыном и Духом. Однако единство нельзя путать с идентичностью. Так же как Сын не является Отцом, так же и Дух не является Сыном.

#### Дух и грамматика

В Евангелии от Иоанна Дух это Личность, такая же как и Отец и Сын. Со времён реформации самые распространённые споры о личности Святого Духа основаны на грамматике. В греческом языке слово  $\Delta yx (pneuma)$  — среднего рода, в нескольких отрывках о Параклите это слово сопровождается местоимениями мужского рода, в дополнение к некоторым местоимениям среднего рода, как должно быть по правилам грамматического согласования. Типичные доводы можно найти у Джорджа Е. **Лэдда**, когда Иоанн правильно употребляет местоимения среднего рода в связи со словом рпеита: нет никаких признаков, которые бы свидетельствовали «либо в пользу, либо против личности Святого Духа. Но мы можем сделать вывод, что там, где местоимения, которые употребляются сразу после слова рпеита, стоят в мужском роде, имеется в виду личность Духа». Однако это ошибочный довод. Вопрос относительно прост. Сказанное значит, что там, где употребляется местоимение мужского рода, самым близким существительным является слово *рпеита*, являющееся, таким образом, его антецедентом (логическим предшествующим).

Но антецедент местоимения определяется синтаксисом, а не позиционной близостью; и когда употребляются местоимения мужского рода, антецедентом всегда является parakletos, а не pneuma, которое находится в приложении к слову parakletos. По этой причине Иоанн иногда употребляет местоимения среднего рода в одних и тех же отрывках. Он делает это всегда, когда синтаксическим антецедентом является слово *рпеита*. Это означает, что в употреблении Иоанном местоимений в контексте, который относится к Духу, абсолютно нет ничего ненормального или бессмысленного. А также тот факт, что слово parakletos мужского рода, никак не связан с личностью (и намного меньше с мужественностью) Духа. Род слова parakletos, как и слова рпеита — не что иное, как лингвистическая случайность, и из этого не следует делать никаких богословских выводов.

Другой хорошо известный аргумент призван обосновать не только личность, но и божественность Духа с помощью греческого прилагательного allos («другой»), использованного в Ин. 4:16. Спирос Зодиатес, например, говорит: «Христос называет Святого Духа "Параклит"...и называет Ero allos ... "другой"», причём «другой» такого же качества (а не *heteros*, обозначающее «другой» другого качества). Поэтому Иисус Христос называет Святого Духа равным Себе, Богу. Этот довод ещё более неверный, чем предыдущий, поскольку он путает деятельность, или самое большое, личность с божественностью. Называя Духа другим Утешителем, Иисус, несомненно, хотел обратить внимание на тот факт, что Дух продолжит ту работу, которую начал Он Сам, и будет

В прощальном разговоре Евангелия от Иоанна Святой Дух — не просто безликая сила, но Представитель Бога, который приходит заместить Иисуса, первого Утешителя, и продолжает работу, начатую Им.

с учениками «вовеки». Этот термин также может содержать ссылку на личностность Духа, когда Он придёт вместо Иисуса, но онтологическое его рассмотрение, как ссылки на схожесть природы Иисуса и Духа, не имеет никаких доказательств.

Этот аргумент допускает самую элементарную лингвистическую ошибку: а именно вывод, что т. к. *heteros* обычно затрагивает качественные различия, то аналогично должно быть рассмотрено и слово allos. Однако основное значение слова allos чисто количественное (например, «другая притча» в Мф. 13:24, 31, 33), если оно не употребляется в приложении к слову heteros, которое, в любом случае, подчёркивает качественные различия. Например, это наблюдается в послании к Галатам 1:6, 7, когда Павел говорит, что неверное Евангелие, проповедуемое Галатам в его отсутствие, было не allos, a heteros. Джозеф Х. Тайер характеризует вопрос: «Allos по сравнению с heteros означает числовой в отличие от качественного; allos прибавляет ("один кроме"), *heteros* различает ("один из двух"); heteros всегда является allos, но allos не всегда является heteros; allos обычно означает просто различие между отдельными личностями, *heteros* заключает в себе дополнительный смысл качественного различия».

#### Заключение

В прощальном разговоре Евангелия от Иоанна Святой Дух не просто безликая сила, но Представитель Бога, который приходит заместить Иисуса, первого Утешителя (14:26), и продолжает работу, начатую Им. Это значит, что Утешитель сопоставляется с Иисусом в плане личности и деятельности. А также Утешитель — это не Сам прославленный Иисус, но Единство Обоих, схожее с единством, которое существует между Отцом и Сыном (10:30; 14:9), подтверждённое утверждением Иисуса, что Он Сам вернётся в лице Утешителя (14:8). Итак, «Утешитель — это присутствие Иисуса в Его отсутствие».

Накопленные в Писании доказательства, показывают, что Святой Дух является божественной Личностью. Однако не будем забывать, что ударение, даже в Евангелии от Иоанна, делается не на Его личности и Его божественной природе, а на Его работе. Мы тоже должны придавать этому особое значение ещё и потому, что Бог с удовольствием сделал нас участниками в этой работе (20:21-23). Фактически историческое осуществление работы Духа полностью зависит от нас. Другими словами, Дух выполняет Свою миссию в этом мире не иначе как через нас. Это считается большим преимуществом. Более того, это становится священным призванием людей — быть инструментами, с помощью которых Дух продвигает работу Иисуса на земле (15:26, 27). **A)** 

Магистр гуманитарных наук, работает редакционным директором Общественного центра изучения Библии, а так же является блоггером и лектором на тему молитвы, живёт в Колорадо Спрингс, Кололрадо (США)

# Вкладывайте сердце: молитва сердцем, а не только разумом

есколько лет назад я познакомилась с пастором, который молился сердцем. Его молитвы источали глубокое понимание и сострадание Иисуса. Слышать своё имя в его молитвах означало войти в присутствие Самого Иисуса и ощутить Его любовь.

Но пастор рассказал мне, что он не всегда молился и нёс своё служение подобным образом. На протяжении многих лет в своём служении он фокусировался на проповеди и обучении. Он часами изучал Библию, читал книги по управлению церковью и вырабатывал стратегию роста церкви. Он укреплял и развивал свой разум но почти полностью игнорировал своё сердце. Ничего не менялось до одного памятного богослужения, когда он стоял перед своими прихожанами и у него случился нервный срыв.

Оглядываясь назад, этот пастор сказал мне, что этот нервный срыв был одним из наилучших событий в его жизни. Бог использовал этот болезненный опыт, чтобы помочь ему обратить внимание на своё сердце и позволить Ему исцелить скрытые переживания и боль. И когда несколько месяцев спустя он вернулся в свою церковь, он был новым человеком.

Он больше не был только проповедником и учителем, он был настоящим пастором, пастырем — который мог достучаться до сердец своих членов, а не только до их разума.

С тех пор мне встречалось немало служителей, которые борются с похожим разделением сердца и разума.

#### Только факты, мадам

По характеру я являюсь аналитиком и мыслителем. В начале своей профессиональной деятельностью я работала репортёром в ежедневной газете. Моим девизом было — «Только факты, мадам», в то время как что-нибудь из области чувств возмущало меня.

Я наполовину немка, наполовину англичанка — от этих народов я унаследовала сдержанность в проявлении своих чувств. Когда я была ребёнком, я только раз видела, как плачет моя мама, и два раза, как плачет мой папа. К тому времени, когда я стала подростком, я также ни разу не плакала.

Я считала, что это хорошо. Откровенно говоря, я очень гордилась тем фактом, что живу разумом. Жизнь разумом давала ощущение безопасности, в то время как проявление чувств, напротив, казалось делом рискованным.

#### Первый Божий вызов

Но Бог поколебал меня в этом убеждении. Первым испытанием был Фрэнк. Фрэнк был энергичным пресвитером в моей церкви. Однажды он проповедовал из Мк. 12:30: «И возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением твоим, и всею крепостию твоею». Он говорил о том, что если мы любим Бога только одной частью нашего существа, то это является несовершенной любовью; Бог желает, чтобы мы любили Его каждой частью своего существа.

После этого я возразила Фрэнку, что делать, если я не эмоциональный человек.

«Неважно», — сказал Фрэнк. «Всё равно это относится и к тебе».

#### <u>Библия — книга,</u> наполненная эмоциями

Провокационные слова Фрэнка произвели переворот в моих взглядах на эмоции. В особенности я начала замечать эмоции, отражённые на страницах Библии. К моему ужасу я обнаружила, что она была полна их. Однажды я наткнулась на отрывок из книги Осия 6:4, и здесь я увидела, что Бог говорит точно как разочарованный, оскорблённый отец: «Что сделаю тебе, Ефрем? Что сделаю тебе, Иуда? Благочестие ваше, как утренний туман

и как роса, скоро исчезающая». Я продолжила изучение и обнаружила, что, когда мы отворачиваемся от Бога, Его сердце «наполняется болью» (Быт. 6:6), и Он ревнует и гневается (Втор. 32:16); но, когда мы возвращаемся к Нему, Он торжествует и радуется о нас с ликованием (Соф. 3:17). Среди многочисленных примеров Святой Дух особо указал мне на следующие.

В книге пророка Иоиля я прочитала: «Но и ныне ещё говорит Господь: обратитесь ко мне всем сердцем своим в посте, плаче и рыдании. Раздирайте сердца ваши, а не одежды ваши, и обратитесь к Господу Богу вашему; ибо Он благ и милосерд, долготерпелив и многомилостив и сожалеет о бедствии» (2:12, 13).

Я заметила, как Бог, почти жалобно, говорит Ионе: «Мне ли не пожалеть Ниневии, города великого, в котором более ста двадцати тысяч человек, не умеющих отличить правой руки от левой, и множество скота?» (Иона 4:11).

Я увидела, как Иисус проявлял эмоции: «Иерусалим! Иерусалим! Избивающий пророков и камнями побивающий посланных к тебе! Сколько раз хотел Я собрать чад твоих, как птица птенцов своих под крылья, и вы не захотели!» (Лк. 13:34).

Вызов Фрэнка и мой новый взгляд на Писание побудили меня отправиться в путешествие, которое до сих пор продолжается в моей жизни. Я больше не могла довольствоваться жизнью только разумом. Я должна была научиться задействовать также и сердце.

### <u>Изменения в моей</u> молитве

Как вы, возможно, можете себе представить, это путешествие ока-

зало влияние почти на все аспекты моей жизни — на то, как я работаю, общаюсь, несу служение и как я молюсь.

На протяжении многих лет я молилась, в основном, разумом. Обычно молитва строилась примерно так: я узнавала о какой-то ситуации и анализировала нужды, и проблемы, связанные с этой ситуацией. Затем я оценивала её со своей точки зрения: Что, по моему мнению, должно было произойти, чтобы решить эту проблему? Каково было логическое, библейское разрешение этой ситуации? А затем я просила Бога это сделать.

Например, когда я работала добровольцем в центре кризисной беременности, я молилась о средствах для помощи незамужним матерям и о законах в поддержку жизни.

В разных церквях и на различных христианских служениях, которые я выполняла, я молилась о том, чтобы проповедовать Божье Слова, о большем числе работников, о мудром расходе средств и принятии решений. Когда я молилась за наше правительство, я просила, чтобы были разоблачены и устранены люди порождающие коррупцию и злоупотребляющие властью. Если друзья переживали кризис в семейных отношениях, я молилась, чтобы каждый партнёр осознал, где он или она проявили эгоизм или невнимательность друг к другу (или неверность или что бы то ни было) и, чтобы он или она раскаялись и относились к своему супругу так, как того желает Бог.

Мой подход к страданиям, трудностям и греху заключался в том, чтобы найти решение и молиться об этом. Сюда относилось и то, как я молилась о себе. Я оценивала свою личную ситуацию — что мне нужно сделать, во что ве-

рить или какой быть — затем просила Бога помочь мне дисциплинировать себя, чтобы жить по этой истине, чтобы фактически я поступала правильно, верила, во что нужно и была такой, как нужно.

Иногда я задумывалась над теми молитвами, которыми молилась. Были ли они действенными? Иногда грех действительно разоблачался и оставлялся; иногда принимались хорошие законы и находились средства; часто Божье Слово проповедовалось и иногда оно имело отклик у людей, и иногда я всё же ощущала духовный рост. Поэтому, в этом смысле, да, мои молитвы были действенными. Но, когда я стала размышлять над связью ума и сердца, я подумала, может ли молитва вмещать в себя что-то ещё.

#### Второй Божий вызов

Несколько лет спустя после замечания Фрэнка я получила второй вызов своему образу жизни и молитвы только разумом. Моему мужу был поставлен диагноз рассеянный склероз, следствием которого стали 11 лет подрывающей силы болезни и смерть в возрасте 46 лет.

В это время прогрессирующей болезни, борьбы и потерь моё сердце переполняли чувства. Я ненавидела чувства — но не могла ничего с ними поделать. Чувства приходили без приглашения.

Люди, исполненные благих намерений, предлагали все ответы — духовные рецепты, советы, объяснения и решения. Но только логика этих ответов для меня не звучала убедительно. Ответов, даже библейски обоснованных, для меня было не достаточно. Простая вера в то, что правильно, и принятие правильных решений не помогали мне пережить этот кризис. Может быть,

впервые в жизни я не могла сдержать своих чувств. Несмотря на то, что я отчаянно старалась отрицать, прятать или игнорировать эти чувства, я не могла сдерживать их. В конце концов я вынуждена была признать перед Богом и друзьями, что я чувствую себя плохо. Я была напугана, обескуражена, разочарована и одинока. И мне это не нравилось!

Однако, когда я позволила себе чувствовать и даже открыла эти чувства перед Богом и другими, произошло что-то удивительное. Если раньше я проживала каждый день механически, сейчас я чувствовала. Конечно же, многие из моих чувств были болезненными, пугающими и тяжёлыми, но, к своему удивлению, я также начала испытывать тёплые и нежные чувства. Когда я пыталась отделаться от боли и других отрицательных эмоций, я также перекрывала достүп положительным эмоциям, таким как сострадание, понимание и милость. Постепенно, когда я открыла своё сердце Богу и людям, я наконец смогла почувствовать Его любовь и заботу. Это было чтото новое, и это было очень и очень хорошее ощущение.

Некоторые люди, которые умели молиться сердцем, просили у Бога милости для меня. Они просили Бога, позаботиться о моём сердце и даровать мне надежду; они просили Его помочь мне почувствовать Его любовь и сострадание ко мне и Его понимание того, что я переживаю. Это обилие молитв действительно дало мне надежду и помогло обратиться к Богу сердцем, а не только умом. И для меня это был совершенно новый вид молитвы. Научившись молиться подобным образом, мне захотелось передать этот опыт другим. Но как? Может ли человек, который всегда жил умом, научиться ходатайствовать за других сердцем?

#### Молитва сердцем

Этот новый период побудил меня вновь обратиться к Писанию, чтобы посмотреть, что говорит Бог о молитве сердцем. Вот несколько стихов, которые я выделила для себя:

«Но когда ты взыщешь там Господа, Бога твоего, то найдёшь Его, если будешь искать Его всем сердцем твоим и всею душою твоею» (Втор. 4:29).

«Итак, расположите сердце ваше и душу вашу к тому, чтобы взыскать Господа, Бога вашего» (1 Пар. 22:19).

«И вступили в завет, чтобы взыскать Господа, Бога отцов своих, от всего сердца своего и от всей души своей» (2 Пар. 15:12).

«И сказали они мне (Неемии): оставшиеся, которые остались от плена, находятся там, в стране своей, в великом бедствии и в уничижении; и стена Иерусалима разрушена, и ворота его сожжены огнём. Услышав эти слова, я сел и заплакал, и печален был несколько дней, и постился и молился пред Богом небесным» (Неем. 1:3, 4).

«Сердце моё говорит от Тебя: "ищите лица Моего"; и я буду искать лица Твоего, Господи» (Пс. 26:8).

«Блаженны хранящие откровения Его, *всем сердцем* ищущие Его» (Пс. 118:2).

«И взыщете Меня, и найдёте, если взыщете Меня всем сердцем вашим» (Иер. 29:13).

«И когда обратятся к Тебе всем сердцем своим и всею душою своею в земле врагов, которые пленили их, и будут молиться Тебе...тогда услышь с неба, с места обитания Твоего, молитву и прошение их,

и сделай, что потребно для них» (3 Цар. 8:48, 49).

Павел: «Что великая для меня печаль и непрестанное мучение сердцу моему: я желал бы сам быть отлучённым от Христа за братьев моих, родных мне по плоти, то есть Израильтян» (Рим. 9:2—4; см. 10:1).

#### <u>Разница</u> <u>между молитвой умом</u> и молитвой сердцем

Итак, чем же отличается молитва сердцем от молитвы умом? Так как мы по-разному используем наш ум и сердце, молитвы, совершаемые умом или сердцем, будут фокусироваться на разном.

С одной стороны, мы используем наш разум, чтобы: 1) отличить правильное от неправильного, 2) решать проблемы, 3) вырабатывать планы, 4) принимать решения, 5) формировать убеждения, 6) выбирать линию поведения и 7) понимать сущность проблем. Поэтому, когда мы молимся умом, мы, вероятнее всего, молимся о: 1) разных проблемах, 2) как правильно себя вести, 3) справедливости, 4) планах, 5) принципах и нравственных ценностях.

С другой стороны, мы используем наше сердце, чтобы: 1) любить, 2) сочувствовать и сопереживать, 3) печалиться и скорбеть, 4) устанавливать отношения, 5) проявлять сочувствие и жалость, 6) желать и 7) мечтать. Поэтому, когда мы молимся сердцем, мы, вероятнее всего, молимся о: 1) людях (в отличие от вопросов, событий и проблем), 2) исцелении сердца (в отличие от исправления поведения), 3) ощущении Божьей любви, благодати и присутствия, 4) надежде, мире, покое и милости (в отличие от суждений, лучших попыток и «обретения нужной формы»)

и 5) о том, чтобы познать Бога таким, каков Он есть на самом деле.

#### В чём же разница?

Имея такие мысли, как я могла молиться о центрах кризисной беременности, церквях и служениях, правительстве и семейных отношениях? Я до сих пор могла молиться об изобличении и наказании греха, но я также молилась о том, чтобы Бог излил Свою любовь в сердца уязвлённых людей, т. к. разве каждый грешник не является уязвлённым? Я могла попросить Бога исцелить сердца; восстановить прерванные отношения; чтобы Он открылся в Своей милости, благодати и доброте. Я могла молиться о том, чтобы Господь удовлетворил самые сокровенные нужды людей в безопасности, значимости и принятии, и, чтобы Его доброта привела к покаянию — если, покаяние было то, в чём они действительно нуждались.

Означает ли умение молиться сердцем то, что я больше не молюсь о том, чтобы неправильное было исправлено, проблемы были разрешены, грех был оставлен и об остальном, о чём я обычно молилась, когда молилась умом? Конечно же, нет. Бог даровал нам сердце и разум и я уверена, что Он желает, чтобы мы использовали и то, и другое. Но мне кажется, что многие из нас больше полагаются на разум, когда молятся, и забывают о сердце. Я знаю, что в моём случае, это было именно так.

### <u>Совмещая сердце</u> и разум

Сначала вам может показаться не таким уж простым делом, научиться молиться и сердцем, и умом, но благая весть заключается в том, что это возможно. И вам не обязательно переживать нервный срыв или смерть супруга, чтобы научиться этому. Но вы должны будете позволить себе чувствовать. Если вам это нелегко, попросите Бога или надёжного друга помочь вам. Бог сотворил вас по Своему образу в том числе и с эмоциями, поэтому позвольте Ему помочь вам принять этот неудобный, но прекрасный дар.

Затем, когда вы перестанете испытывать неудобства по поводу своих чувств, попросите Бога помочь вам молиться сердцем. Вот несколько простых шагов, которые вы можете сделать. Подумайте, о чём вы хотели бы помолиться. Теперь подумайте, как бы вы раньше молились об этой проблеме. Если вы похожи на тех многих, которые молятся умом, то вы, вероятно, подумаете о молитве умом: о мудрости для принятия решения, творчестве для осуществления проекта, успешном лечении или здоровых отношениях между людьми. Теперь подумайте, какое эмоциональное влияние эта молитвенная нужда оказывает на вас (или людей, о которых вы думаете). Могут всплыть такие чувства, как беспокойство, сильное желание, беспомощность, разочарование, неадекватность, неприязнь и т. д. Позвольте себе на мгновение по-настоящему прочувствовать эти эмоции. Затем подумайте, какими вас или людей, о которых вы заботитесь, хотел бы видеть Бог в этих переживаниях.

Когда вы это сделаете, вы начнёте воспринимать Бога более близко, чем раньше. Он — не просто «палочка выручалочка», но Личность, проявляющая сострадание, которая хочет успокоить ваше сердце, понести ваше бремя и больше открыться вам. Вы можете распознать, как Он хочет ис-

пользовать эти ситуации для того, чтобы углубить Свою близость с вами, укрепить ваше доверие и принести мир вашему беспокойному сердцу. Вы начнёте осознавать, что Он не хочет просто решать проблемы. Он хочет заботиться о вашем сердце и вашей душе. Бог хочет открыться как Отец, Советник и Друг, каковым Он и является в действительности. Если вы попробуете сделать эти простые шаги, я уверена, вы увидите явную разницу в том, как вы молитесь и со временем, как вы молитесь с другими и служите другим.

# <u>Неожиданные</u> преимущества

Хотя моё путешествие к сердцу началось с желания любить и установить более тесные отношения с Богом, оно принесло неожиданные несомненные преимущества. Позволив себе признать свою боль и ряд других эмоций, включая и отрицательные, я стала более надёжным, более сострадательным и более отрытым человеком. Раньше люди побаивались меня. И хотя они часто обращались ко мне за советом, они обычно не делились со мной своими переживаниями. Но, как в случае с пастором, о котором я писала во вступлении к этой статье, признание моих собственных чувств открыло для меня совершенно новые пути служения. Раньше я могла общаться с другими интеллектуально, теперь же я также могу говорить и о делах сердечных.

Я по-прежнему не являюсь, как сказали бы многие, слишком чувствительной, и я ни в коем случае не иду на поводу у эмоций — но теперь я научилась высоко ценить тот факт, что Бог сотворил меня по Своему образу — что включает в себя не только ум, но и сердце.

Пастор церкви адвентистов седьмого дня Линвуд, Спокейн, Вашингтон (США)

# Семь принципов, с помощью которых можно достучаться до тех, кто не ходит в церковь

огласно опросу Гэллапа, 78 процентов американцев называют себя христианами. Однако только 20 процентов из них посещают церковь. Ещё большую тревогу вызывает то, что в церковь ходит всё меньше и меньше молодёжи. В своей книге «Surprising insights from the unchurched and proven ways to reach them» («Удивительные откровения тех, кто не ходит в церковь, и испытанные способы достучаться до них») Том Райнер пишет: «Каждое последующее поколение всё меньше посещает церковь». Среди причин такого спада в посещаемости церкви чаще всего называют её бесполезность. Проще говоря, людям не нравится в церкви. В настоящее время только 29 процентам человек в возрасте от 20 до 30 лет нравится ходить в церковь, по сравнению с 41 процентом человек в возрасте от 50 до 60 лет.

Сегодня, если в церкви не царит дух радости, то это отрицательно отражается на её посещаемости. Под словом *радость* мы не подразумеваем поверхностность, но приятную атмосферу, то, что приносит удовольствие. Я хочу представить семь принципов, ко-

торые неизменно превращали неинтересные и непривлекательные церкви в невероятно интересные места, где люди объединяются с Иисусом преобразующим жизни способом.

Принцип 1: Сделайте свою проповедь библейской и актуальной

Школа миссиологии, евангелизма и роста церкви Билли Грэма на протяжении шести лет проводила исследование более 2000 церквей различных деноминаций в разных странах. Из этих церквей было выбрано 353 человека для более подробного опроса. Это были люди, которые раньше не ходили в церковь, а теперь начали активно её посещать. Данные этого исследования были опубликованы в книге «Surprising insights from the unchurched». Тринадцать факторов были признаны важными для того, чтобы побудить людей, не посещающих церковь, стать её активными членами. Одним из этих 13 факторов, который был назван более 90 процентами опрашиваемых, является проповедь, основанная на Библии. Райнер пишет:

«Сейчас люди, которые раньше не посещали церковь, говорят нам, что проповедь, которая правдиво истолковывает Библию в её оригинальном контексте, является важнейшим фактором, помогающим достучаться до тех, кто не ходит в церковь. Церквям, где пасторы понимают это и ясно раскрывают доктрины, лучше всего удаётся достучаться до тех, кто не ходит в церковь». Апостол Павел понимал этот принцип. Он проповедовал Слово Божье и его послания всегда с интересом воспринимались людьми, к которым он обращался. Это сделало его послания актуальными.

В Де Муан, штат Айова, есть лютеранская церковь, которую каждое воскресенье посещают тысячи людей. Когда я спросил члена этой церкви, что способствовало такому росту, он ответил: «Это наш пастор. Он читает очень интересные и актуальные проповеди точно по Библии».

Во время, когда христианская вера и ценности подвергаются нападкам и становятся всё более размытыми и когда всё больше и больше людей перестают ходить в церковь, не должны ли церковь, верующие, пасторы провозглашать библейскую весть? Мы имеем свет

Библии и истину, которую ищет мир. У нас есть самые важные истины, которые мы можем дать миру, ищущему путь во тьме. Не должны ли мы, как пасторы, посвящать своё время и силы для подготовки серьёзных библейских проповедей?

#### Принцип 2: Будьте заботливым и искренним

90 процентов тех, кто долгое время не посещал церковь, назвали личное взаимодействие с пастором вторым наиболее значимым фактором, повлиявшим на их возвращение в церковь. Они не говорили, что дружат с пастором, но, что их общение с пастором придало им чувство уверенности, что он был искренним с ними, и они действительно были ему не безразличны. Елена Уайт понимала важность этих отношений между пастором и членами церкви: «Народ редко поднимается в духовном отношении выше своего служителя».

Некоторое время назад я стоял в церкви в очереди за братским обедом и заметил женщину, которую раньше видел всего пару раз. Когда я выбирал блюда, я заговорил с ней о чём-то незначительном. Несколько дней спустя мне позвонила её подруга, член нашей церкви, которая и пригласила её в церковь. «Пастор, — сказала она, — большое спасибо, что поговорили с моей подругой в субботу за обедом. Она сказала мне, что ещё ни один пастор ни разу в жизни не поинтересовался её делами, и это так много для неё значило. Она решила, что хочет ходить именно в нашу церковь». Это была всего лишь краткая беседа, но посредством Святого Духа, для той женщины она имела большое значение.

#### Принцип 3: <u>Создайте</u> дружелюбную церковь

Те, кто не ходил в церковь, назвали доброжелательность её членов третьим наиболее значимым фактором, повлиявшим на их решение посещать ту или иную церковь. «Не будем оставлять собрания своего, как есть у некоторых обычай, — писал апостол, — но будем увещевать друг друга, и тем более, чем более усматриваете приближение дня оного» (Евр. 10:25).

Елена Уайт говорила о том, какое сильное влияние оказывают члены церкви на гостей. Она писала: «Господь в данное время не работает, чтобы привести многие души к истине как из-за членов церкви, которые никогда не были обращены, так и из-за тех, кто, некогда обратившись, отступил от веры. Какое влияние будут оказывать эти непосвящённые члены на новообращённых? Разве они не сводят на нет Богом данную весть, которую должен нести Его народ?».

Клэйтон и Одри Чайлд из церкви Спокейн, Вашингтон, наилучший пример того, какое влияние могут оказать члены церкви на рост церкви. Они постоянно выискивают в церкви гостей, знакомятся с ними и приглашают их домой на приятный субботний обед. Они часто бывают на особых событиях в жизни этих вновь приобретённых друзей, таких как день рождения, свадьба, похороны или выпускной бал. Дружелюбие и искренняя забота почти заразны. У Чайлдов искренние сердца, неподдельные улыбки, радостные приветствия и готовность прийти и поддержать других. Они никогда не критикуют других, но часто их голоса возвышаются в молитве за нуждающихся. Нет ничего удивительного в том,

что, имея таких членов, церковь остаётся сильной и влиятельной.

Принцип 4: Проводите творческие и привлекательные богослужения в церкви

Необходимо много размышлений, молитв, планирования и подготовки, чтобы сделать богослужение творческим и привлекательным. Немногие церкви уделяют столько времени своим программам. Во многих церквях чин богослужения, или порядок богослужения, не меняется годами.

Вот некоторые практические предложения, которые помогут вам сделать ваши богослужения более привлекательными.

- 1. Упростите ваш порядок богослужения. Не старайтесь охватить слишком много проблем. Люди часто теряются в мелочах.
- 2. Используйте наглядность. Слайды в Power Point, видео, скетчи, картины, баннеры, живые растения, даже чучела животных и прочее, в том же духе способствуют визуальной привлекательности вашего зала для богослужений.
- 3. Если можно, используйте в своих проповедях музыку. Уместно вставленная песня усилит вашу весть как ничто другое. Пригласите церковь спеть с вами. Сделав это, вы добъётесь двух вещей массового участия и более богатого слухового эффекта.
- 4. В своих проповедях используйте иллюстрации. Они до сих пор являются окном проповеди, впускающим свежий воздух в комнату со слушателями.
- 5. Поощряйте участие. Некоторые пасторы вместо проповеди экспромтом отвечают на вопросы

по Библии, задаваемые прихожанами. Таким образом поддерживается постоянный интерес.

- 6. Ещё одним сильным элементом, который можно время от времени включать в вашу программу, является концерт.
- 7. Свидетельства членов церкви, запланированные или спонтанные, привлекут серьёзное внимание людей.

# Принцип 5: Молитва до сих пор остаётся ключом

Для того чтобы добиться в церкви позитивной атмосферы и привести людей к спасительным отношениям с Иисусом, необходима молитва. Апостол Павел умолял Тимофея, молодого пастора, быть верным в молитве: «Итак, прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков... Ибо это хорошо и угодно Спасителю нашему Богу, Который хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины» (2 Тим. 2:1, 3, 4).

Однажды вечером, когда я обдумывал мысли, которые Бог запечатлел в моём сердце, чтобы на той неделе я мог поделиться ими в церкви, я склонился на колени помолиться. Вскоре я напряжённо молился за тех, кто не посещает церковь. Это длилось на протяжении какого-то времени и наконец я почувствовал облегчение.

На следующий день, когда я приветствовал людей у двери после богослужения, я заметил молодую женщину, которой было лет тридцать с небольшим, которая нервно сидела в последнем ряду и ждала меня. Трейси сказала, что она иногда приходит в церковь, поддержать своего мужа-христианина. Она призналась, что обычно не слушает проповедь, а берёт с собой что-нибудь почитать. Однако в эту субботу у неё возникло побуждение послушать проповедь, и она не могла думать ни о чём, кроме того, как сильно она нуждается в Боге. Когда проповедь закончилась, они с мужем сразу же ушли. Когда они были всего в нескольких кварталах от церкви, Трейси настояла на том, чтобы муж отвёл её назад. «Я просто должна поговорить с пастором», — сказала она.

Когда Трейси рассказывала мне свою историю, она дрожала, и я видел, что она пребывает в сильном беспокойстве. Она сказала: «Посмотрите на меня. Что со мной произошло? Я никогда раньше не переживала ничего подобного, и я не знаю, что делать». Я рассказал Трейси Евангелие, обращая особое внимание на то, как сильно Бог любит её, и как Иисус умер, чтобы понести её грехи. Когда я закончил, я предложил Трейси принять Иисуса своим Спасителем. Она с готовностью согласилась, и мы сразу же помолились. Как только она сказала «Аминь», мир и радость наполнили всё её существо. С того дня и до сих пор она является великим благословением для нашей церкви. В тот день молитва сделала богослужение в церкви очень личным и действенным для Трейси.

#### Принцип 6: Обеспечьте совместный отдых и дружелюбную атмосферу

Я убеждён, что отдых в приятном окружении сближает людей и способствует установлению дружеских отношений. Неоднократно говорилось и время от времени замечалось, что многие адвентисты седьмого дня, которые уходят из церкви, делают это не из-за док-

трин, а из-за отсутствия серьёзных отношений с другими членами. Совместное времяпровождение в более неформальной обстановке помогает построить такие отношения.

Я также убеждён, что, когда нашими церковными социальными программами мы будем стремиться заинтересовать членов сообщества, мы сможем развить дружбу и общение между членами церкви и теми, кто в церковь не ходит. Конечно же, когда вы проводите такие программы, вам могут понадобиться средства, поэтому можно, если нужно, брать небольшую плату, чтобы сделать эти общественные мероприятия особенными и интересными. Посредством такого социального взаимодействия у членов церкви появится возможность найти новых друзей, и такая дружба может привести к принятию общей веры.

#### Принцип 7: Принимайте участие в духовных беседах

Как только у вас сформируются дружеские отношения, новые друзья естественно будут задавать вам вопросы о вашей вере, и вам будет легко отвечать им, потому что, в конце концов, они ваши друзья. В следующий момент вы уже будете направлять их к Иисусу Христу, чтобы они познали и приняли Его своим Спасителем.

Иисус сказал Своим ученикам: «Теперь вы Мои друзья» (Ин. 15:15). Подобно и нас Он считает Своими друзьями и хочет, чтобы мы подружились с другими и привели их к Нему. Это и есть суть Великого Поручения: «Итак, идите, научите (сделайте друзьями) все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа» (Мф. 28:19).

# НОВИНКИ

издательства «Источник жизни»



# **Не бойся рисковать** *Бен Карсон*

В детстве Бен Карсон постоянно подвергался риску на улицах Детройта, а сегодня он ежедневно рискует, проводя сложные хирургические операции на головном и спинном мозге. Делясь вдохновляющими примерами из личной жизни, доктор Карсон приглашает нас проявить смелость и пойти на риск. В этой книге - размышления человека, чья жизнь впечатляюще демонстрирует взаимосвязь между большим риском и большим успехом. Эти размышления помогут вам избавиться от страха и сомнения, чтобы вы могли мечтать о большем, стремиться к высшему, идти вперед с уверенностью и получить награду, о которой даже не могли мечтать.



#### Славянское христианство Олег Жиганков

143х215 мм, 864 с., тв. переплет

Эта книга повествует о нелегком пути русского христианства, о борьбе двух традиций в первые века своего сосуществования. Читателю предлагается взгляд на историю русской Церкви, который учитывает не только видение исторического процесса с точки зрения восторжествовавшего на определенном этапе византизма, но и те исторические перспективы, которые открываются сегодня исследователям, проявляющим интерес к русской и славянской духовности.

Книга ставит своей целью рассмотреть ранние периоды восточноевропейского христианства с учетом многоразличных факторов, которые в своей совокупности и очертили самобытные контуры славянской, в том числе и русской, христианской традиции.



#### Вероучение Священного Писания: справочное и учебное пособие

Х. Хайнц, Д. Хайнц

143 х215 мм, 416 с., тв. переплет

Современный мир постмодернизма с его отсутствием абсолютных истин, ценностей и границ продолжает бросать вызов современному христианству, подвергая сомнению и переводя в ранг относительности все, что на протяжении веков казалось незыблемым. Атакам подвергается и неизменный фундамент христианства – «бездна богатства и премудрости и ведения Божьего» - Библия. В свете этих вызовов справедлив и резонен вопрос: «На чем базируется вера адвентистов седьмого дня и как Церковь реагирует на вызовы современности»?

Данное учебное пособие было написано профессором Хансом Хайнцем (Австрия) в начале 70-х годов XX века и отвечает на многие вопросы. Эта книга в течение многих лет дополнялась и издавалась многими тиражами и переводилась с немецкого языка на языки других народов. Настоящее издание, с которого был сделан перевод на русский язык, существенно расширилось дополнениями доктора Даниэля Хайнца.